

В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог.

Ин. 1,1

Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие всей твари.

Мрк. 7,7

И как хотите, чтоб поступали с вами лиди, так и вы поступайте с ними.

Лк. 6,31

Просите и дастся Вам; ищите, и обрящете; стучите, и отверзятся.

Матф. 7,7

ГАЗЕТА ХРАМА СМОЛЕНСКОЙ ИКОНЫ БОЖИЕЙ МАТЕРИ

**ИЮЛЬ** 2015 г.

ВЫПУСК 7 (171)



Святой равноапостольный великий князь Владимир был внуком святой равноапостольной княгини Ольги. Родился он в 960 году и назван был русским языческим именем Владимир, что значит «владеющий миром, вла- рит, что где умножается грех, там преизобилует благодеющий особым даром мира». Первоначально князь Владимир получил от Святослава для княжения Новгород, где он показал себя ревностным язычником. В 978 году он вступил в Киев и стал единодержцем Киевского государства. В это время он был еще язычником, хотя в летописи сказано: «пас свою землю правдою,

мужеством и разумом», как добрый хозяин, расширял и оборонял пределы своего государства.

Но Господь готовил его к другой цели. Апостол говодать. И Господь смотрел на него Своим Всемилостивым оком. В сердце его появилась мысль о суетности языческой жизни и идольского поклонения. Его обращению к истинному Богу и Крещению помогло и внешнее обстоятельство. Византию трясло от врагов. И император

Продолжение на стр. 2

### НЕ В СИЛЕ БОГ, А В ПРАВДЕ

ИЗДАЕТСЯ ПОД РЕДАКЦИЕЙ митрофорного протоиерея ИОАННА МОНАРШЕКА

#### стр. 2-4 💥 💥 🛞

Первая княгиня-миссионерка. Три Крещения Руси. Он воспылал любовью ко Господу. Молитва святому Владимиру.

#### 888 стр. 5-7

Как отзывались о князе Владимире потомки. Воскресные Евангельские чтения.

### **⊗ № № Стр. 8-10 № № №**

Рождество Пророка, Предтечи и Крестителя Господня Иоанна. Святой Афона. Святой Валаам.

### <u>⊗ 🛚 🕳 🕳 Стр. 11 -13 📜 🕳 🛇</u>

Заступница усердная. Первоверховные апостолы. Афон. Царство небесное.

### <u>⊗ 👯 стр. 14-16 💥 </u> 🛞

Преподобный Сергий Радонежский. Небесная милостыня. Святая Царская семья. Не нам, не нам, но имени Твоему.

### **⊗ 💥 стр. 17-19 💥** 🛇

желанием было умереть в России. Памяти протоиерея Валентина Мордасова.

### **⊗ № Стр. 20-23 № №**

Празднование памяти святых Кирилла и Мефодия. НОВОСТИ Ивантеевского благочиния.

### **⊗ № № Стр. 23, 24 № №**

Великое освящение Троицкого храма в Королёве.

## СЛОВО В ДЕНЬ ПАМЯТИ СВЯТОГО КНЯЗЯ ВЛАДИМИРА



Начало великой деятельности апостола Павла было положено Самим Господом нашим Иисусом Христом, явившимся ему на пути в Дамаск и совершенно изменившим его ум и сердце. Заметьте: Сам Господь Иисус указал апостолу Павлу дело его святой жизни, а Павел исполнил его. Великие результаты его проповеди и страдальческой жизни были огромным и благословенным Богом делом всей дальнейшей жизни Апостола.

Одно из крупнейших событий в истории Церкви — декрет святого равноапостольного Константина, Императора Византийского, о замене язычества христианской верой, произошло тоже по чудесному повелению Господа Иисуса Христа, Который среди белого дня воздвиг на небе пред глазами Константина и его войска крест из звезд с надписью: «Сим победиши».

Этому великому событию предшествовали в течение трехсот лет после Вознесения на небо Господа Иисуса тягчайшие подвиги десятков тысяч святых мучеников и мучениц, предлагавших путь Кресту Христову. И Мученики эти были призваны Христом к своему подвигу.

Призвание от Бога на путь спасения и благодатную помощь Его видим мы в жизнеописаниях многих великих святых, усердно и неуклонно исполнявших заповеди Божии, и в жизни отдельных людей. Как особенно яркий пример этого приведу призвание Господом Иисусом Христом великомученика Евстафия Плакиды. Он был знаменитым римским полководцем, но, несмотря на свое высокое положение, был необыкновенно смиренным, милосердным, добрым

и мягким ко всем людям. Однажды, охотясь в горах, он заблудился в погоне за оленем, и вдруг увидел на вершине утеса изображение Креста Христова, окруженного ослепительным светом, и услышал обращенные к нему слова: «Плакида, человек такой жизни, как ты, не может поклоняться кумирам, а должен исповедовать Христа». — «Кто говорит со мною?» — спросил Плакида, и услышал: «Я говорю с тобою во имя Того, Кто создал все. Поищи в городе служителя Христова и крестись». Плакида крестился со всей семьей, дальнейшая жизнь их была непрестанными страданиями за Христа и окончилась венцами мученическими.

Итак, вы видите, что не только в великих исторических событиях, угодных Богу, но и в жизни отдельных праведных людей начало великих дел полагается и благословляется Самим Богом, а продолжаются и исполняются они святыми людьми при содействии Божией благодати. Находим ли подтверждение этого правила в великом событии Крещения Руси святым равноапостольным князем Владимиром? Да, находим, но только в несколько иной форме.

Сердцеведец Бог задолго до рождения великого князя Владимира предназначил его к исполнению великого дела избавления русского народа от тьмы язычества и к просвещению его светом Христовым. Великий князь Владимир принадлежал к третьему поколению Киевских князей, и огромное значение имела для него наследственность и пример его бабки Ольги, задолго до его рождения просвещенной светом Крещения во имя Святой Троицы.

Великий князь Владимир в молодости не чужд был языческих пороков окружавшей его среды, но отличался великим милосердием к бедным, а из пяти главных жен его четыре были христианками. Несмотря на свою молодость, великий князь обладал глубокой политической мудростью и ясно понимал, что, оставаясь в язычестве, русский народ был бы чужим в великом сообществе европейских христианских народов.

Не потому ли Сердцеведец Бог предназначил его быть исполнителем Своей воли, подобно равноапостольному Константину Великому в Византийской империи? И принял он веру бабки своей Ольги — веру православную — и просветил ею предков наших, и почила на нем благодать Божия.

Но еще гораздо более ярко обнаружилось действие благодати Божией в ближайших последствиях совершенного Владимиром Крещения киевлян. Уже через сорок лет после их Крещения Господь Бог воздвиг новых исполнителей Своей воли в лице великих преподобных Антония и Феодосия Печерских, положивших основание важнейшего и святейшего из всех центров монашеской жизни — Киево-Печерской Лавры. Из нее воссиял и доныне не меркнет яркий, как солнце, свет православной веры.

Воздадим же великую хвалу и честь равноапостольному князю Владимиру и блаженной княгине Ольге, и преподобным Антонию и Феодосию Печерским, просветившим светом Христовым отечество и страну нашу, и вознесем Пресвятой Троице безмерное благодарение и славу за указание нам, грешным, пути к жизни вечной. Аминь.

Архиепископ Лука (Войно-Ясенецкий)

## ПЕРВАЯ КНЯГИНЯ-МИССИОНЕРКА

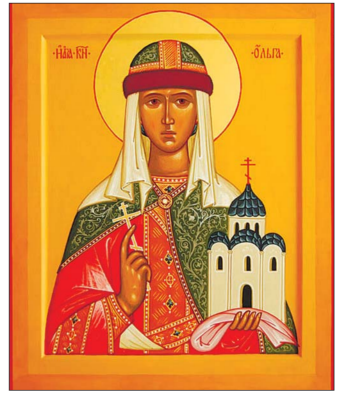
Наша Православная Церковь молитвенно поминает память святой равноапостольной великой княгини Российской Ольги. В святом Крещении ее звали Елена. Она была супругой князя Игоря и бабкой святого равноапостольного князя Владимира. После смерти мужа, пока сын Святослав был еще малолетним, она правила Русской землей, Русским государством. В управлении святая Ольга показала прекрасные способности и мудрость, самым главным проявлением которой стало принятие христианской веры. Она отправилась в Константинополь, где над нею торжественно совершилось Таинство Крещения. Сам император Константин стал ее восприемником, а Таинство Крещения совершил патриарх Полиевкт. Вместе с Ольгой были крещены и некоторые ее помощницы, женщины.

Возвратившись на родину, святая Ольга повела свою жизнь по-христиански, благочестиво. Вместе с тем она стала миссионеркой, проповедуя везде и всем Евангелие и веру Православную. Многие люди крестились и стали христианами, благодаря проповеди и благочестивой жизни святой Ольги. За это Церковь назвала ее равноапостольной.

Немаловажную роль сыграла святая Ольга в истории Русского государства. Она воспитала и научила православной вере своего внука — князя Владимира, который крестил всю Русь.

Скончалась святая Ольга в 969 году. А в княжение святого Владимира при перестройке церкви ее мощи были обретены нетленными. В 1988 году, в ознаменование 1000-летия Крещения Руси, определением Священного Синода нашей Церкви был учрежден орден святой равноапостольной княгини Ольги, которым награждаются женщины за заслуги перед Церковью и за труды на пользу ближних.

На Руси очень любимо имя Ольга, и многие женщины носят его. И мне хочется, дорогие именинницы, сегодня поздравить Вас с днем Ангела и пожелать Вам такой же мудрости и благочестия, такой же славы и духовного богатства, какие были у святой равноапостольной Ольги. У вас



есть прекрасный пример христианской жизни, у вас есть Великая Святая, которая молит Бога и за вас и за всю Русь Святую. Желаю вам доброго здоровья, помощи Божией, многая и благая лета.

Святая равноапостольная Ольга, моли Бога о нас! *Протоиерей Иоанн Монаршек* 

## СЛАВА НАШЕГО НАРОДА

Византии Василий обратился за помощью к Владимиру. Владимир согласился помочь, но при одном условии. Он просил отдать ему в жены сестру императора Анну. И Константинополь вынужден был согласиться. Был заключен договор, согласно которому князь Владимир посылает шесть тысяч воинов в помощь императору Василию.

Вот так Господь устроил войти варварским народам в лоно Святой Церкви. Святой Владимир выполнил все условия, но греки не спешили выполнять свои условия согласно договору. Поэтому князь Владимир, возмущенный лукавством греков, собрал огромную армию и двинул на Корсунь — греческий город Херсонес. Вот теперь греки согласились выполнить свои обещания. Царевна Анна видела значимость своего подвига: она должна была способствовать просвещению Русского государства. Так прибыли на Русь царевна и митрополит Михаил со свитой, клиром, со многими святынями. В Херсонесе совершилось Крещение князя Владимира и венчание с царевной Анной. Началась новая, уже христианская, жизнь князя Владимира.

Одно из важных событий его жизни было избрание веры для своего народа, потому что он почувствовал пустоту языческой религии. К нему явились многие проповедники: еврейские, магометанские, немецкие – католики, греческие – православные; и каждый предлагал свою веру. Святому князю Владимиру более других понравилась вера православная. Русские послы, побывавшие на богослужении в Греции, говорили так: «Не знаем, на небе мы находились или на земле. Нам казалось, сами Ангелы с небес поют вместе с клиром».

Прозрев духовно, Владимир увидел праведность веры православной и прозрел физически. «Теперь я узнал истинного Бога!» — сказал князь Владимир. Он просил креститься своих двенадцать сыновей, знатных людей и объявил, чтобы все жители явились на реку для принятия Крещения. Собралось много народу на берегу Днепра, где священники читали молитвы и совершали Таинство Крещения. А святой Владимир с поднятыми руками к небу говорил: «Творцу Неба и земли! Благослови сих новых чад Твоих!» И из Киева святая православная вера пошла по всей нашей стране и за ее пределы.

После Святого Крещения князь Владимир сам и все люди нашего отечества стали жить по-христиански, благочестно, исполняя заповеди Божии, уча детей православным истинам.

За труды принятия и распространения веры православной в России князь Владимир и его бабушка Ольга причислены Церковью к лику Святых. Им дали наименование равноапостольные, потому что они, подобно святым апостолам, распространяли веру православную в нашем Отечестве

Наш народ уже более тысячи лет бережно хранит свою православную веру. Много людей за это время, благодаря князю Владимиру, поступили по его примеру — уверовали во Христа, приняли Таинство Крещения, исправили свою жизнь, стали благочестивыми, и многие из них стали Святыми. Немало людей, полюбивших Христа и глубоко почитавших Его, были убиты за веру, подобно святым апостолам. Мы можем только восклицать с радостью: «Дивен Бог во Святых Своих, Бог Израилев».

За великие подвиги народ назвал князя Владимира «Красным Солнышком». Святитель Илларион Киевский († 1053) в «Слове о законе и благодати» говорил: «Им мы обожились и Христа, Истинную Жизнь, познали».

Празднование святому равноапостольному великому князю Владимиру было установлено святым благоверным князем Александром Невским после Невской битвы.

Мне хочется горячо и сердечно поздравить всех жителей нашего города с праздником и памятью святого равноапостольного князя Владимира, именинникам пожелать помощи Божией и по молитвам святого Владимира мира, благочестия и процветания нашему народу и нашей стране. Мы должны быть рады, что есть у нас, среди нашего народа такие великие святые люди.

Святой равноапостольный княже Владимире, моли Бога о нас!

# ТРИ КРЕЩЕНИЯ РУСИ

«Перестали понимать русские люди, потомков. что такое Русь! Она есть подножие Русский человек должен понять это и благодарить Бога за то, что он русский»

### Святой праведный Иоанн Кронштадтский

... Чудо сопровождает Россию сквозь века. В конце X века вошли в купель Святого Крещения племена полян, древлян, кривичей, вятичей, радимичей и иных славян. Вышел из купели — русский народ. И все это — вопреки обстоятельствам, условиям, возможностям, выгоде, расчету.

С этого «вопреки» и начинается русская история. Ибо угодно было Господу явить здесь чудо Крещения, положившего начало тысячелетнему служению соборного и державного православного народа тогда, когда это казалось невозможным и невыполнимым. Чтобы показать это с ясностью на исторических примерах, обратимся к моменту, когда Русь еще пребывала в языческом заблуждении, не догадываясь о своей будущей великой судьбе.

Основание языческого мировоззрения покоится на утверждении, что добро и зло есть два самостоятельных, равнозначных, совечных начала бытия мира. Эта поистине дьявольская выдумка отрицает всемогущество Божие, Его благость и милосердие, лишает человека нравственных опор. Единственной религией мира, со всей полнотой свидетельствующей об абсолютности добра, блага и любви, является христианство. Таинственно и непостижимо, но явственно и ощутимо действует в Церкви Вечный Всемогущий Всеблагой Бог — Вседержитель мира и Спаситель рода человеческого. Чтобы понять, какой благодатный переворот произвело в наших предках приобщение к Православию, стоит кратко описать их дохристианские обычаи.

Древние славяне рассматривали мир как арену борьбы между добрым Белбогом и злым Чернобогом. И тот, и другой требовали соответствующих жертв. Мнимая самостоятельность злого начала служила оправданием его неизбежности, рождая культовые формы славянского сатанизма, обретшие позднее свое законченное воплощение в почитании Перуна — верховного божества языческого пантеона дохристианской Руси.

Летописи VI века, рассказывая о столкновении славян с Византией, самым мрачным образом изображают их жестокость. В середине десятого века, незадолго перед Крещением, русы в войне с Византией отличились таким зверством, какое было непривычным даже в те суровые времена. Пленных распинали, расстреливали из луков, вбивали гвозди в черепа. Жгли монастыри и церкви, оставляя после себя горы трупов и груды дымящихся развалин. В 971 году после боев у Доростола между ратью Святослава и византийским императором Цимисхием русы принесли в жертву богам множество пленников.

Собираясь заложить Новгород, народные старшины по указанию жрецов велели в основание городской крепости замуровать ребенка как «строительную жертву» богам.

Столь же безпощадны были и семейные обычаи. Вместе с умершим воином на погребальном костре сжигались и его жены (одна или несколько — славяне признавали многоженство). Закон дозволял матери умертвить новорожденную дочь, если ее рождение казалось излишним. В свою очередь, признавалось и право детей на убийство родителей, обременяющих семейство старостью или болезнью. Межродовые распри передавались из поколения в поколение, подогреваемые обычаем кровной мести, удовлетворявшейся лишь смертью обидчика или его

Справедливости ради надо сказать, Престола Господня. что современные историки отмечали и привлекательные черты славян, говоря, что они не знали ни хитрости, ни обмана, хранили древнее простодушие и простоту нравов. Свято соблюдаемый обычай гостеприимства делал славянские земли безопасными для путешественников, и хозяин головой отвечал обществу за безопасность гостя-чужеземца.

> Находясь на перекрестке дорог, там, где переплетались и сталкивались интересы мусульманского Юга, православного Востока, католического Запада и хищного иудейского Хазарского каганата, Русь должна была бы ради спасения своей целостности хранить и свою религиозную самобытность. Любые уступки соседям должны были бы привести к неминуемому разделу Руси на «зоны влияния» мусульманства, иудаизма и христианства с последующей утерей государственного, религиозного и национального единства.

> Летопись свидетельствует, что первыми русскими князьями стали братья Рюрик, Синеус и Трувор, правившие соответственно в Новгороде, Белозере и Изборске. 862 год по Рождеству Христову принято считать годом рождения русской государственности. Рюрик, старший из братьев, пережил их и, присоединив области родственников к своей, стал основателем единого княжества и родоначальником династии. На протяжении более 700 лет Рюриковичи под Покровом Божиим вели Россию путем исповеднического служения. Хотя сам Рюрик и был, вероятно, язычником, но первое крещение Руси состоялось еще при его жизни.

> Киевские князья Аскольд и Дир, собрав дружину, на двухстах ладьях по Днепру вышли в Черное море, опустошили на своем пути побережье и осадили Константинополь. Царьград спасся чудом. После молебна патриарх Фотий погрузил в море одну из главных святынь города ризу Божией Матери, хранившуюся во Влахернской церкви. Налетевший после этого шторм разметал корабли русов, уничтожив большую часть флота и сделав дальнейшую осаду невозможной. Пораженные князья прислали в Константинополь посольство с просьбой о Крещении. Это и было первое, «Аскольдово» крещение Руси.

> В 866 году в своей окружной грамоте. разосланной восточным епископам, патриарх Фотий писал: «Россы, славные жестокостью, победители народов соседних, в гордости дерзнувшие воевать с Римской империей, уже оставили суеверие, исповедуют Христа и суть друзья наши, быв еще недавно злейшими врагами. Они уже приняли от нас епископа и священника, имея живое усердие к христианскому богослужению». В это время Россия числится 60-м архиепископством среди епархий константинопольского 1 патриархата. Казалось бы, крещение Руси состоялось. Но, увы, оно не оставило заметного следа в русской истории. Следствием его стало лишь появление христиан в княжеской дружине, никак не повлиявшее на распространение христианства в народе.

> Почти одновременно с походом киевских князей на Царьград, в южных русских областях святой Кирилл, просветитель славян, крестил двести семейств, у которых нашел Евангелие и Псалтирь своего же перевода. Для обращенных был послан митрополит Михаил, крестивший все племя во главе со старейшинами. И этому крещению предшествовало чудо — брошенное по требованию язычников в костер Евангелие не сгорело.

> Но и это крещение Руси не оказало влияния на ее судьбу. Очаг Православия на юге земли Русской со временем то ли угас. то ли оказался столь слабым, что не смог просветить окрестную языческую тьму.



на в 957 году в лице святой равноапостольной княгини Ольги, приехавшей для этого в Константинополь. Крестил ее сам патриарх, благословивший Ольгу по совершении Таинства дарственным крестом с надписью: «Земля русская воздвигнута для жизни в Боге крещением блаженной Ольги».

И опять, несмотря на то, что в отсутствие сына — воинственного Святослава Ольга была правительницей страны, христианство на Руси, даже пользуясь ее покровительством, не прививалось. Были и церкви, и христианские общины, но лишь в больших торговых городах, где всегда собирались люди самого разного вероисповедания. Народ же продолжал коснеть в язычестве.

Молодой Святослав — первый великий князь. Пока он был ребенком, за него сильною рукою правила мать — мудрая и властная Ольга, жестоко покаравшая древлян за убийство мужа князя Игоря и походом на север присоединившая ко княжеству земли по Мсте и Луге. Ребенок вырос, стал воином и, вдохновляемый жрецами во славу древних богов, провел ряд блестящих походов. освободивших Русскую землю от остатков влияния Хазарского каганата, заложив тем самым прочное основание русской государственности.

Хазарский каганат встал на пути моло дой русской державы в IX веке, когда еврейская община Хазарии добилась господствующего политического и экономического положения в стране. Оставаясь помощью наемных мусульманских войск сумели подавить всякое сопротивление и сделать Хазарию опорным пунктом своего экономического могущества. Политика каганата осуществлялась в интересах торговой еврейской диаспоры, извлекавшей огромные прибыли из работорговли и Великого шелкового пути, пролегавшего через земли Хазарии.

Начавшийся в VIII веке развал арабского халифата открыл торговые пути с Запада на Восток, и этим не замедлили воспользоваться иудейские дельцы, видевшие в финансовом могуществе первый шаг на пути создания вожделенного всемирного еврейского государства, о котором учили талмудисты-раввины. Купцы

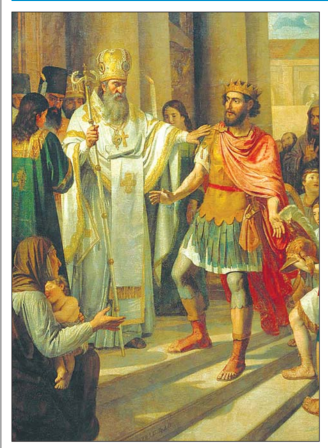
Наконец, третий раз Русь была креще- получили название «рахдониты», что в переводе с персидского означает «знающие дороги». Основу этого торгового клана составили выходцы из Вавилонской общины, покинувшие Иран. К ним в VIII веке присоединились евреи из Византии, и это объединение завершило создание мощной международной торговой организации, оказывавшей в своих религиознонациональных интересах сильнейшее влияние на всю мировую политику.

Славянские земли в IX-X веках стали для иудейских купцов источником «живого товара». Русские рабы и рабыни во множестве отправлялись в страны исламского мира, где юноши высоко ценились за здоровье и силу, а девушки — за красоту. Но главная цель славянской политики каганата была иной. Хазарского Собственно, этих целей было две. Ближайшей — являлось всемерное политическое и военное ослабление русского государства, его превращение в младшего партнера и данника, чьи войска можно было бы с успехом использовать против ненавистной православной Византии. Конечной же целью было разрушение Киевского славянского княжества с последующим включением его земель в состав каганата или создание еще одного иудаизированного, подобно Хазарии, государства на торговом пути «из варяг в греки». Такой исход сделал бы евреев финансовыми и торговыми господами всего евроазиатского пространства — от границ Китая до Пиренейского полуострова.

В X веке иудейская диаспора стояла на чуждыми коренному населению, иудеи с пороге невиданного взлета. Казалось, «избранный народ» через тысячу лет после сокрушительного военного поражения, нанесенного ему легионерами Рима, и не менее сокрушительной духовной катастрофы, вызванной страшным преступлением Богоубийства, осуществит все же свою вековую мечту о мировом господстве. Дело было за малым — уничтожить нарождавшуюся молодую и неопытную Русь. В это тревожное время у кормила Русской земли оказались два человека, чья деятельность и определила неудачный исход всемирного еврейского предприятия. Это были язычник — князь Святослав и его мать — христианка княгиня Ольга.

> Митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Иоанн (Снычев)

## O RECTHIEVE LACH



Церковь прославила князя Владимира в лике Святых как равноапостольного. Равноапостольные Святые — это те, кто своей жизньЮ послужил проповеди Евангелия, распространению христианской веры среди людей. Цари и князья, просвещавшие свой народ светом Христовым, часто прославляются именно как равноапостольные.

Будущий креститель Руси родился в браке великого князя Святослава Игоревича с Малушей, которая была родом из древлян. Древляне — то самое племя, которому великая княгиня Ольга жестоко мстила за убийство своего мужа, князя Игоря. По преданию, Малуша была ключницей княгини Ольги.

В 972 году князь Владимир вступил на новгородский престол. В народе он прославился как завоеватель земель. В 980 году он отвоевал Киев у собственного брата — Ярополка. Князь расширил пределы Руси от Балтийского моря на севере до реки Буг на юге.

В период язычества у Владимира было несколько жен и множество наложниц в разных городах. Он устанавливал в столице Руси идолов, перед которыми совершались жертвоприношения, в том числе человеческие. Как пишет летопись, «и приносили им жертвы, называя их богами, и приводили к ним своих сыновей и дочерей, и жертвы эти шли бесам... И осквернилась кровью земля Русская и

Сам термин «Крещение Руси» встречается уже в «Повести временных лет», самой древней из дошедших до нас летописей. Она была написана в начале XII века.

После Крещения князь Владимир вернулся в Киев и привез с собой из заморских земель православных священников. Первыми они крестили в новую веру сыновей Владимира Святославича, потом бояр. Источник, где их крестили, стал называться Крещатиком.

Великий князь начал активно бороться с язычеством. По его приказу рубили идолов, которых он сам еще недавно установил в столице Руси. Капище в центре Киева представляло собой композицию из статуй шести главных богов славянского языческого пантеона: Перуна, Хорса, Даждьбога, Стрибога, Семаргла и Мокоши.

По инициативе князя-христианина священнослужители рассказывали народу о Христе и Евангелии. Итогом проповеди стал приказ Владимира Святославича всем гражданам явиться в Киев, на берег Днепра, чтобы принять Святое Крещение. Это событие стало первым в череде массовых крещений на Руси. Далее крестился Новгород. Затем последовали Ростов, Суздаль, Муром, Полоцк, Владимир Волынский, Смоленск, Псков, Луцк и другие города. Принятие новой, единой веры стало серьезным толчком к объединению русских земель.

Стоит отметить, что в советской историографии всегда находилось место для иронии по поводу якобы насильного и формального массового Крещения Руси, но упрямые исторические факты говорят об обратном. Для такого массового события оно было невероятно мирным и практически сразу было глубоко воспринято в народной

Во время своего правления князь Владимир, по примеру Византии, начал чеканить монеты — впервые на Руси. Их делали из золота и серебра, и назывались они, соответственно, «златник» и «сребреник». На монетах изображался князь, сидящий на престоле, и было написано: «Владим □ръ на стол □», что в переводе значит «Владимир на престоле».

Великий князь Владимир скончался после болезни 15 июля 1015 года (28 июля по новому стилю). Его похоронили в основанной им Десятинной церкви Успения Пресвятой Богородицы в Киеве. Саркофаги Владимира и его супруги Анны были изготовлены из мрамора и стояли в центре храма.

В 1240 году Десятинная церковь была разрушена монголами. В 1632—36 годах в Киеве начали разбирать руины древнего храма и обнаружили мраморные гробницы. Мощи святого равноапостольного Владимира и его жены извлекли и вновь похоронили. Спустя два столетия, в 1826 году, исследователи снова вскрыли могилы и раздали мощи в киевские и московские храмы. Сейчас останки супругов утрачены, и современные исследователи и вовсе сомневаются, что в XVII веке среди руин нашли саркофаги именно Владимира и Анны.

## **МОЛИТВА СВЯТОМУ КНЯЗЮ ВЛАДИМИРУ**

веры и благочестия всю страну Русскую.

Творца и Спасителя нашего, славим, благодарим и тя, просветителю наш и отче, яко тобою познахом спасительную веру Христову и крестихомся во Имя Пресвятыя и Пребожественныя Троицы: тою верою избавихомся от праведнаго осуждения Божия, вечнаго рабства диаволя и адова мучительства: тою верою восприяхом благодать всыновления Богу и надежду наследования Небеснаго блаженства.

Иисусу Христу; ты еси теплый молитвенник и ходапраотцев наших и на нас, недостойных.

Призри на немощи наша и умоли премилосердаго Аминь.

О великий угодниче Божий, богоизбранный и Царя Небеснаго, да не прогневается на ны зело, богопрославленный, равноапостольный княже яко по немощем нашим по вся дни согрешаем, да не погубит нас со беззаконьми нашими, но да Ты отринул еси зловерие и нечестие языческое, помилует и спасет нас, по милости Своей, да Единаго Истиннаго всадит в сердце наше спасительный страх Свой, Триипостаснаго Бога и, восприяв Святое да просветит Своею благодатию ум наш, во еже Крещение, просветил еси светом Божественныя разумети нам пути Господни, оставити стези нечестия и заблуждений, тщатися же во стезях Славяще убо и благодаряще Премилосердаго спасения и истины, неуклоннаго исполнения заповедей Божиих и уставов Святыя Церкве. Моли, благосерде, Человеколюбца Господа, да пробавит нам великую милость Свою, да избавит нас от нашествия иноплеменных, от внутренних нестроений, мятежей и раздоров, от глада, смертоносных болезней и от всякаго зла, да подаст нам благорастворение воздуха и плодоносие земли, да даст пастырем ревность о спасении пасомых, всем же людем споспешение о еже Ты еси первый вождь наш к Начальнику и усердно службы своя исправляти, любовь между Совершителю нашего вечнаго спасения Господу собою и единомыслие имети, на благо же Отечества и Святыя Церкве верне подвизатися, тай о стране Русской, о воинстве и о всех людех. Не да возсияет свет спасительныя веры в стране может язык наш изобразити величие и высоту бла- нашей во всех концех ея, да упразднятся вся годеяний, тобою излиянных на землю нашу, отцев и ереси и расколы, да тако поживше в мире на земли, сподобимся с тобою вечнаго блаженства, О всеблагий отче и просветителю наш! хваляще и превозносяще Бога во веки веков.

### ОН ВОСПЫЛАЛ любовью ко господу

В личности князя Владимира сочетались и государственная власть, и ответственность, и горячая вера, и даже некое пастырское отношение к людям. Неслучайно в день памяти святого равноапостольного князя читается отрывок из Евангелия от Иоанна, в котором говорится о пастырстве: «Я есмь пастырь добрый; и знаю Моих, и Мои знают Меня» (Ин. 10, 14). Образ пастыря — это образ власти. Именно так понимался этот образ и в Ветхом, и в Новом Завете; и когда Господь говорит о Себе, что Он пастырь добрый, Он тоже гово-

Святой равноапостольный великий князь Владимир, не будучи рукоположенным пастырем, воспылал любовью ко Господу. Хотя историки пытаются объяснить Крещение Руси политическими или экономическимипричинами, но все это человеческие объяснения. Ничто не могло бы изменить внутренней жизни язычника, переродить его, отвести слепоту душевную, вкупе же и телесную, если бы он сам не пошел навстречу Христу и, встретившись с Ним в Херсонесской купели, не стал другим человеком. Так язычник сделался святым равноапостольным князем, пастырем своего народа, который крестил Русь, начертал новые духовные ценности на скрижалях народной жизни, определил на века духовное совершенствование и возрастание своего народа.

Вспоминая молитвенно святого равноапостольного великого князя Владимира, искренне, от всего сердца обратимся к нему с молитвой о сохранении в духовном единстве всего наследия его; о народах, которые являются преемниками народа, крестившегося в Днепровской купели; о Церкви нашей — хранительнице предания Святой Руси. Будем молиться, чтобы святой Владимир, стоявший у истоков духовного рождения нашего народа, и сегодня просил Господа, чтобы приклонил Глава Церкви милость Свою ко всем нам, помогая возрастать в любви, а значит, в единомыслии, восстанавливать единство там. где оно разрушено, и сохранять там, где оно сохраняется, помня, что всякое разрушение единства Церкви есть свидетельство отпадения от Христа, потери связи с Ним, разрушения любви. И да сохранит нас Господь молитвами святого равноапостольного великого князя Владимира на

> Из проповеди Святейшего Патриарха Кирилла 28 июля 2011 г. в Киево-Печерской Лавре

### **ДЕСЯТИННАЯ ЦЕРКОВЬ** — ЦЕРКОВЬ УСПЕНИЯ ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ В КИЕВЕ

В годы правления князя Владимира приняли мученическую смерть за Христа варяги Феодор и сын его Иоанн. Как считают многие исследователи, именно это событие подвигло великого князя задуматься, истинна ли языческая вера. Уже после принятия христианства и Крещения Руси будущий равноапостольный святой воздвиг на месте гибели мучеников знаменитую Десятинную церковь Успения Пресвятой Богородицы.

«Повесть временных лет» пишет: «Лето 6497 (989 г.) помысли создати церковь Пресвятыя Богородицы и, послав, преведе мастеры от Грек. И наченшю же созидати, и яко сконча, украси иконами».

Выходцы из Византии строили церковь 7 лет. В 996-м году ее освятили в честь Божией Матери. Великий князь определил на содержание храма десятую часть своих доходов, поэтому церковь получила название Десятинной.

В храм перенесли мощи великой княгини Ольги, бабушки князя Владимира Святославича. Здесь же позже святой Владимир похоронил свою жену Анну.

В 1240 году монголы под предводительств Батыя разрушили Киев. От Десятинного храма остались южный придел и кусок стены. Развалины простояли нетронутыми четыре века, и лишь в 1636-м году митрополит Петр Могила решил «Десятинную церковь Пресвятой Девы, находящуюся у ворот киевских, выкопать из мрака и открыть дневному свету». В храме возобновились богослужения.

Именно митрополит Петр Могила обнаружил среди развалин два саркофага, а в них — останки двух людей. В течение нескольких столетий они почитались как принадлежавшие князю Владимиру и княгине Анне, сейчас же полностью утрачены.

В 1828 на месте первой Десятинной церкви начали возводить новую, по проекту архитектора Василия Стасова. Построили храм за 14 лет, но простоять ему было суждено недолго. В 1936-ом здание разобрали на кирпичи. В 1938–39 голах научная группа Института истории материальной культуры АН СССР провела раскопки и нашла фрагменты фрескового и мозаичного украшения древнего храма, каменные гробницы и остатки фундамента. Современные археологи продолжают раскопки на месте Десятинной церкви.

По материалам журнала «Фома», 2014 г.

### ПРОСЛАВЛЕНИЕ КНЯЗЯ ВЛАДИМИРА В ЛИКЕ СВЯТЫХ

Точная дата канонизации святого равноапостольного Владимира ученым неизвестна. Некоторые исследователи предполагают, что почитать Владимира Святославича как Святого начали вместе с его сыновьями — святыми Борисом и Глебом. Другие специалисты считают, что житийные рассказы об обращении Владимира в христианство появились сразу после его смерти. Как бы то ни было, к середине XII века он еще не был официально канонизирован.

Но уже в XIV веке все Прологи и богослужебные книги упоминают о дне памяти святого равноапостольного Владимира — 15 июля (28 июля по новому стилю). Скорее всего, канонизация состоялась во второй половине XIII века.

Ключевым событием в развитии церковного почитания святого Владимира стали торжества по случаю 900-летия Крещения Руси в 1888 году. Тогда же были построены несколько Князь-Владимирских храмов, например, Владимирский собор в Киеве.

По материалам журнала «Фома», 2014 г

### IZANRAJY RE REJENKORON

Из Обращения Святейшего Патриарха Кирилла к прекращению войны на Украине

Дорогие братья и сестры, обращаюсь ныне ко всей Полноте нашей Церкви, ко всем народам исторической Руси.

Не может быть для нас сегодня ничего более важного, чем продолжающееся братоубийство, которое полыхает на территории Украины, унося все новые жизни...

Результаты кровавого конфликта ужасают. Уже не сотня, а многие, многие сотни погибших, тысячи раненых и оставшихся без крова. Лишь дьявол может праздновать победу, когда в сечи сталкиваются братья, уничтожая друг друга, нанося увечья, ослабляя жизненные силы народа....

Междоусобные брани уже не раз случались в нашей истории. Именно они привели к ослаблению Киевской Руси и падению разобщенных княжеств под натиском Батыя, к страшному Смутному времени в русском государстве в XVII веке, к чудовищному по масштабам кровопролитию и установлению на долгие годы безбожного режима в начале века двадцатого.

Уроки истории также показывают, что междоусобная брань всегда порождает угрозу покорения Отечества внешним силам...

Призываю всех чад Русской Православной Церкви к усиленной молитве.

Господи Иисусе Христе Боже наш, призри милостивным Твоим оком на скорбь и многоболезненный вопль чад Твоих, в земле украинстей сущих.

Избави люди Твоя от междоусобныя брани, утоли кровопролития, отврати належащия беды. Лишенныя крова введи в домы, алчущия напитай, плачущия утеши, разделенныя совокупи.

Не остави стадо Свое, от сродник своих во озлоблении сущих, умалитися, но скорое примирение яко щедр даруй. Ожесточенных сердца умягчи и к Твоему познанию обрати. Мир Церкви Твоей и верным чадам ея подаждь, да единем сердцем и едиными усты прославим Тя, Господа и Спасителя нашего во веки веков.

Aминь.

## KAK OTELICANICL O KNAEG CAAZNANDEG GEO GAAFOZAFNLIG NOTOAKN

Отрывок из «Слова о Законе и Благодати», произнесенного митрополитом Илларионом (поставлен на киевскую митрополию из священников в 1051 г.), через несколько десятилетий после смерти князя Владимира, во Святом Крещении Василия, во время правления его сына Ярослава Мудрого, во Святом Крещении Георгия.

Как же восхвалим тебя, о пречестный и славный среди земных владык, премужественный Василий! Как подивимся величию, крепости и силе (твоей), какую благодарность воздадим тебе за то, что чрез тебя познали Господа и ложь идольскую избыли, что твоим повелением по всей земле твоей славится Христос! Как назовем тебя, христолюбче? Друже правды, вместилище разума, гнездо милости! Как уверовал? Как возгорелся любовию Христовой? Как вселился в тебя разум выше разума земных мудрецов — чтобы Невидимого возлюбить и к небесному устремиться?!

Как взыскал Христа, как предался Ему? Поведай нам, рабам твоим, поведай, учитель наш, откуда повеяло на тебя благоухание Святаго Духа? Где испил от сладкой чаши памяти о будущей жизни? Где вкусил и увидел, как Благ Господь? Не видел ты Христа, не ходил ты за Ним — как же стал учеником Его? Другие и, видев Его, не уверовали. Ты же, не видев, уверовал. Поистине, сбылось на тебе благословение Господа Иисуса, реченное Фоме: «блаженны невидевшие и уверовавшие».

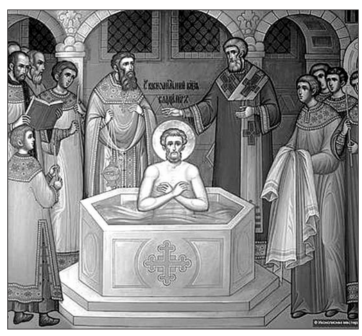
Поэтому дерзновенно и без сомнения взываем к тебе, о блаженный! Сам Спаситель нарек тебя блаженным, ибо ты уверовал в Него и не соблазнился о Нем, по слову Его неложному: «и блажен, кто не соблазнится о Мне». Ведь знающие Закон и пророков распяли Его. Ты же, ни Закона, ни пророков не почитавший, Распятому поклонился.

Как твое сердце отверзлось, как вошел в тебя страх Божий, как проникся ты любовью к Нему? Не видел Апостола, который пришел (бы) в землю твою и нищетою своею, и наготою, гладом и жаждою сердце твое к смирению приклонил (бы). Не видел, (как) беса изгоняют именем Иисуса Христа, как болящие выздоравливают, немые говорят, огонь в холод претворяется, мертвые встают — всего этого не видев, как же уверовал? Чудо дивное! Другие цари и властелины, видев, как все это совершается святыми мужами, не веровали, но, более того, на муки и страдания предавали их. Ты же, о блаженный, без всего этого притек ко Христу, только через благое размышление и остроумие уразумев, что Един есть Бог. Творец невидимого и видимого, небесного и земного, и что (Он) послал в мир, спасения (нашего) ради, возлюбленного Сына Своего. И об этом помыслив, вошел в святую купель. То, что другим уродством кажется, для тебя стало силою Божией. К тому же, кто расскажет о многих твоих ночных милостях и дневных щедротах, которые убогим творил (ты), сирым, болящим, должникам, вдовам и всем просящим милости. Ибо слышал ты слово, сказанное Даниилом Навуходоносору: «Да будет угоден тебе совет мой, царь Навуходоносор: грехи твои милостями очисти и неправды твои — щедротами нищим». То, что слышал ты, о пречестный, не для слуха оставил, но делом исполнил сказанное: просящим подавал, нагих одевал, жаждущих и алчущих насыщал, болящим всякое утешение посылал, должников выкупал, рабам свободу давал. Ведь твои щедроты и милости и ныне среди людей поминаются, паче же пред Богом и Ангелами Его. Из-за нее, доброприлюбной Богом милости, многое дерзновение имеешь пред Ним как присный раб Христов. Помогает мне сказавший слова: «милость превозносится над судом и милостыня человека — как печать у Него». Вернее же Самого Господа глагол: «Блаженны милостивые, ибо они помилованы будут». Иное ясное и верное свидетельство о тебе приведем из Священного Писания, реченное апостолом Иаковом, что обративший грешника от ложного пути его спасет душу от смерти и покроет множество грехов. Если одного человека обратившему такое возмездие от Бога Благого, то какое же спасение обрел (ты), о Василий?! Какое бремя греховное рассыпал, не одного человека обратив от заблуждения идольской лжи, не десятерых, не город, но всю землю эту?!

Сам Спаситель Христос показывает нам и удостоверяет, какой славы и чести сподобил Он тебя на Небесах, говоря: «Кто исповедает Меня пред людьми, того исповедаю и Я пред Отцем Моим Небесным». И если Христос ходатайствует пред Богом Отцом о том, кто исповедает Его только перед людьми, то сколь же похвален от Него будешь ты, не только исповедав, что Христос есть Сын Божий, но исповедав и веру в Него утвердив не в одном соборе, но по всей земле этой, и церкви Христовы поставив, и служителей Ему приведя?

Подобный Великому Константину, равный ему умом, равно христолюбивый, равно чтущий служителей Его! Он со святыми отцами Никейского Собора положил Закон людям (всем), ты же с новыми нашими отцами, епископами, собираясь часто, с большим смирением совещался, как среди народа этого, новопознавшего Господа, Закон уставить. Он царство эллинов и римлян Богу покорил, ты же — Русь. Теперь не только у них, но и у нас Христос Царем зовется. Он с матерью своей Еленой Крест от Иерусалима принес (и), по всему миру своему разослав, веру утвердил. Ты же с бабкой своей Ольгой принес Крест из Нового Иерусалима, Константинова града и, по всей земле своей поставив, утвердил веру. Ибо ты подобен ему.

По благоверию твоему, которое имел в жизни своей, сотворил тебя Господь(и) на Небесах той же, единой (с Ним) славы и чести сопричастником. Добрая наставница в благоверии твоем, о блаженный, — Святая Церковь Пресвятой Богородицы Марии, которую (ты) создал на правоверней основе и где ныне лежит мужественное тело твое, ожидая трубы архангельской.



Добрый и верный свидетель — сын твой Георгий, которого Господь создал преемником твоему владычеству: не нарушающим твоих уставов, но утверждающим; не умаляющим хранилищ твоего благоверия, но умножающим; не на словах, но (на деле) доводящим до конца, что тобою не окончено, как Соломон (дела) Давида. Он создал Дом Божий, великий, святой Премудрости (Его) на святость и освящение града твоего и украсил его всякой красотой: златом и серебром, и каменьями дорогими, и сосудами священными — такую церковь дивную и славную среди всех соседних народов, что другой (такой) же не отыщется во всей полунощи земной, от востока до запада. И славный град твой Киев величием, как венцом, окружил, вручил людей твоих и град скорой на помощь христианам Всеславной Святой Богородице. Ей же и церковь на Великих вратах создал во имя первого Господнего праздника, святого Благовещения. И если посылает Архангел приветствие Деве, (то) и граду сему будет. Как Ей: «Радуйся, обрадованная. Господь с Тобою!» -«Радуйся, благоверный град. Господь с тобою!»

Встань, о честная главо, из гроба своего! Встань, отряси сон, ибо не умер ты, но спишь до всеобщего восстания! Встань, ты не умер, ведь не должно умереть веровавшему во Христа, Жизнь всему миру! Отряси сон, возведи очи и увидишь, какой чести сподобил тебя Господь там, и на земле не оставил безпамятным в сыне твоем. Встань, взгляни на чадо свое, Георгия, взгляни на род свой, взгляни на милого своего, взгляни (на того), кого Господь произвел от чресл твоих, взгляни на украшающего престол земли твоей — и возрадуйся и возвеселись! К тому же взгляни на благоверную сноху твою Ирину, взгляни на внуков твоих и правнуков: как живут, как хранимы они Господом, как благоверие держат по завету твоему, как в святые церкви часто ходят, как славят Христа, как поклоняются Имени Его. Взгляни же и на град, величием сияющий! Взгляни на церкви процветающие, взгляни на христианство возрастающее, взгляни на град, иконами святых освящаемый и блистающий, и фимиамом благоухающий, и хвалами, и божественными (именами), и песнопениями святыми оглашаемый.

И, все это увидев, возрадуйся, и возвеселись, и восхвали Бога Благого, всего Устроителя. Ты видел уже, если не телом, то духом: Господь показывает тебе все сие. Тому радуйся и веселись, что семена веры твоей не иссушены зноем неверия, но с дождем Божия поспешения принесли обильные плоды.

Радуйся, апостол во владыках, не мертвых телами воскресивший, но нас, душою мертвых, умерших от недуга идолослужения, воскресивший. Ибо твоею (волей) ожили и жизнь Христову познали. Скорчены были бесовской ложью, но твоею (волей) выпрямились и на путь жизни вступили. Слепы были от бесовской лжи, но твоею (волей) простерлись сердечными очами; ослеплены (были) неведением, но твоею (волей) прозрели для света Трисолнечного Божества. Немы были, но твоею (волей) заговорили. И ныне уже, малые и великие, славим Единосущную Троицу.

Радуйся, учитель наш и наставник благоверия! Ты правдою был облечен, силою препоясан, истиною обут, умом венчан и милостью, как гривной и утварью златой, красуешься.

О честная главо, ты был нагим одеяние, ты был алчущим кормитель, ты был жаждущим утробы охлаждение, ты был вдовам помощник, ты был странникам покоище, ты был бездомным кров, ты был обижаемым заступник, убогим обогащение. За эти и иные благие дела приемля на небесах воздаяние, — (те) блага, что приготовил Бог [вам] любящим Его, — и видением сладостного Лица Его насыщаясь, помолись за землю свою и людей, над которыми благоверно владычествовал, да сохранит их (Господь) в мире и благоверии, преданном тобою, и да славится в нем правоверие, и да проклинается всякое еретичество; и да сохранит их Господь Бог от всякой рати и пленения, от глада, и всякой скорби и печали. Особенно же помолись о сыне твоем, благоверном князе нашем Георгии, чтобы ему в мире и здравии пучину жизни переплыть и в пристанище небесного укрытия пристать невредимо; чтобы корабль душевный и веру сохранив и, с богатством добрых дел. без соблазна. Богом данный ему народ управив. стать с тобою непостыдно перед Престолом Вседержителя Бога и за труд пастьбы народа своего принять от Него венец славы нетленной, со всеми праведными, трудившимися ради Него.

# BOCKPECHLIE EBAHГЕЛЬСКИЕ ЧТЕНИЯ

## Об исцелении слуги капернаумского сотника

иди, и, как ты веровал, да будет тебе» Мф. 8, 13

Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа! Дорогие во Христе братья и сестры!

Легко и просто совершаются чудеса Господни для тех, кто имеет искреннюю веру и твердое упование. С верою обратился сотник к Спасителю с просьбой об исцелении своего больного слуги — и не потребовалось ни лекарств, ни заклинаний, ни даже присутствия Иисуса у постели страждущего. Одно лишь слово прорек Господь сотнику - и выздоровел слуга его в тот час (Мф. 8, 13).

«Вера открывает даже врата смерти, заключает небо, изменяет пределы природы, превращает пламень в росу», — говорит святитель Иоанн Златоуст. Вера есть великий дар Божий, делающий человека могущественным и неустрашимым, так что для него уже нет ничего невозможного. И таким даром сполна обладал капернаумский сотник, так что Сам Спаситель удивился вере его. Но почему же этот воин-язычник удостоился столь щедрого дарования от Господа?

Евангельский рассказ о капернаумском сотнике кажется кратким. Однако, как и везде в Священном Писании, здесь в немногих словах содержится очень многое, читая их, мы словно воочию видим духовный облик этого удивительного человека.

Прежде всего, поразительно смирение сотника. Высокопоставленный римский офицер, он обладал богатством и властью, был представителем всемирной империи, подчинявшей себе страны и континенты, — и как легко было ему возгордиться. А кем мог казаться Спаситель подобному покорителю мира? Всего лишь странствующим проповедником, безприютным, бедным и безсильным, пылинкой на просторах Римской державы. Но вот, знатный римлянин говорит Иисусу: «Я недостоин, чтобы Ты вошел под кров мой» (Мф. 8, 8).

Сотник привык не только повелевать, но и подчиняться. Кому, как не ему было знать, что по одному слову, сказанному в Риме императором, в дальних краях приходят в движение десятки тысяч людей, бросаются в бой легионы, рушатся и созидаются царства. Но земная власть все же имела свои пределы, к любому начальству, да и к самому римскому кесарю было безполезно взывать: «исцели от болезни» и «спаси от смерти».

Капернаумский сотник безошибочным духовным зрением постиг, что совершаемые Иисусом деяния не мог бы совершить никакой земной человек. Смиренный и навыкший послушанию римлянин прозрел в Учителе из Галилеи Владыку владык. Царя царствующих и Господа господствующих. Сотник просит Спасителя: «...скажи только

«И сказал Иисус сотнику: слово, и выздоровеет слуга мой; ибо я... имея у себя в подчинении воинов, говорю одному: пойди, и идет; и другому: приди, и приходит; и слуге моему: сделай то, и дела-

> Если вдуматься в это столь спокойно и четко высказанное сотником убеждение, открывается смысл поистине поразительный. Сотник утверждает, что единому слову Иисуса повинуются стихии, то есть исповедует Его Господом Вседержителем. И это делает язычник задолго до подобного же исповедания апостола Петра, прежде совершения величайших чудес Воскресения и Вознесения. Потому-то и говорит Спаситель о сотнике: «...и в Израиле не нашел Я такой веры» (Мф. 8, 10).

> Да, сотник принадлежал к римскому народу, не знавшему Божественного Откровения и не ждавшему Мессию. Однако духовное зрение этого римлянина было настолько острым, что он смог узреть тайны Божии такими, как они есть, а не как могло представиться лукавому рассудку. Умствующим фарисеям и книжникам Христос казался не похожим на того Мессию, которого рисовало их тщеславное воображение. Сотник же, узрев перед собою Бога во плоти, не рассуждал и не спорил, а совершил подвиг веры.

> Иудеи чванились перед язычниками дарованным им Законом Божиим, но вот что прорек Спаситель после встречи с сотником: «Говорю же вам, что многие придут с востока и запада и возлягут с Авраамом, Исааком и Иаковом в Царстве Небесном; а сыны царства извержены будут во тьму внешнюю: там будет плач и скрежет зубов» (Mф. 8, 11-12).

> Сынами царства мнили себя фарисеи, но их благочестие было фальшиво. А сотник был истинно благочестив не законничеством и внешним выполнением обрядов, но человеколюбием и совершением добрых дел. Сотник познавал Бога не извне, но изнутри собственной души, внимательно прислушиваясь к голосу совести, — и это давало ему духовную чуткость.

> Поэтому и с завоеванным народом он поступал по совести. Большинство римлян враждебно относилось к иудеям, а капернаумский сотник был с ними милостив и добр, выстроил для них молитвенный дом. В понятиях того времени слуга, раб считался не человеком, а вещью, но сотник склоняется пред Господом в смиренном прошении не за себя, не за своих родных, а за слугу, которым дорожит, которого любит. Видя это, можно ли сомневаться, что для подчиненных ему солдат сотник был не тираном, а попечительным отцом, что в семействе своем был он нежным супругом и заботливым родителем. Еще не зная Господа, чистый сердцем сотник выполнял великую Его заповедь: «возлюби ближнего своего, как самого себя» (Мф. 22, 39), а от этого лишь короткий шаг до Богопознания.



Смирение и любовь к ближним — вот те добродетели, имея которые капернаумский сотник стал обладателем сокровищ веры, которых, по слову преподобного Исаака Сирина, «не вмещают ни земля, ни Небо».

Возлюбленные о Господе братья и сестры!

От маловерия происходит наша слабость и наше уныние, наши болезни и наши горести. Бог не слышит тех, кто не доверяет Ему, лишь верным доступно любое чудо. Мы часто жалуемся: дескать, хочу уверовать всем сердцем, но не получается. Но стяжать сокровище веры можно, только приуготовив для него свою душу. Пример нам в том — смиренный и братолюбивый сотник. «Свойственно милости рождать веру и вере — милость», — говорит святитель Игнатий (Брянчанинов).

Стяжав святую веру, мы сможем помочь и себе, и своим близким. «Веруй в Господа Иисуса Христа, и спасешься ты и весь дом твой» (Деян. 16, 31), — гласит Священное Писание. Верою и любовью созидается счастье семейное, теплой молитвою спасают родители детей, дети — родителей, мужья — жен и жены — мужей.

Устремимся же, возлюбленные, к этому чистейшему источнику и временных, и вечных благ. Возжжем же в своих сердцах святую жажду веры Христовой, да сподобимся упования живого, наследства нетленного, чистого, неувядаемого, хранящегося на небесах (1 Пет. 1, 3-4). Аминь.

Митрополит Ташкентский и Среднеазиатский



(Мф. 9, 1-8)

Дерзай, чадо! прощаются тебе грехи твои.

## PAGGAAKAGN

Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа!

Возлюбленные во Христе братья и сестры!

Первопричиной всех наших душевных и телесных недугов является грех. Потому-то, исцеляя расслабленного, Спаситель начал с того, что вырвал сам корень терзающих его страданий — отпустил расслабленному прес легкостью воздвиг Господь Иисус недужного с одра болезни, сказав: «Чтобы вы знали, что Сын Человеческий имеет власть на земле прощать грехи... встань, возьми постель твою, и иди в дом твой» (Мф. 9, 6).

Врачи и лекарства могут принести нам лишь временное облегчение в страданиях. Но пока наши души осквернены грехом, не станут по-настоящему здоровыми и бодрыми и наши тела. Многочисленные болезни, постигающие нас и ленном, который, и выздоровев, упрямо оставался бы наших ближних, свидетельствуют о наших душевных пороках, маловерии, малодушии и холодности наших молитв. Ибо сказано в Священном Писании: «Молитва веры исцелит болящего, и восставит его Господь; и если он соделал грехи, простятся ему» (Иак. 5, 15).

может быть отнесено к целым народам и странам. Долгие десятилетия наше отечество пребывало в духовном расслаблении, в омертвении духовном, и поколение за поколением становились добычей вечной погибели. Паралич этот казался неизлечимым, но умилостивился Господь и рухнула в одночасье тоталитарная власть, и Церковь

Российская обрела свободу. Надо всей необъятной страной словно въяве прогремели слова Спасителя: прощаются тебе грехи твои и встань и иди.

Господь Иисус даровал расслабленному исцеление не по собственным его молитвам, но по горячей вере принесших его людей, столь настойчивых, что, не нашедши, грешения. А затем, в посрамление ропщущим фарисеям, где пронесть его, за многолюдством, влезли на верх дома и сквозь кровлю спустили его с постелью пред Иисуса (Лк. 5, 19), Видится, что и избавление нашего отечества от ига безбожия свершено Господом не по нашим немощным молитвам, а ради неотступного предстательства за народ старинных русских подвижников и новейших российских мучеников за веру.

Однако что можно было бы сказать о таком расслаблежать на своей постели, требовал бы, чтобы его попрежнему кормили с ложечки, умывали и причесывали? Не счел ли бы Господь такого человека недостойным дарованного ему исцеления, явленного над ним чуда?

Увы, возлюбленные, и мы с вами крайне медленно, Сказанное об отдельном человеке в полной мере как бы нехотя поднимаемся ныне с ложа духовного омертвения, словно не слышим призыва Спасителя: встань и иди. Потому-то и продолжают терзать страну нравственные и экономические недуги...

Апостол Павел говорит: Вы — тело Христово, а порознь — члены (1 Кор. 12, 27), то есть каждый христианин, иерей ли или мирянин, есть член Церкви и обязан

# PECHЬIE EBAHГЕЛЬСКИЕ Ч



сердцу Церкви, но может ли тело состоять из одного сердца? Да не покажется вам слово мое слишком суровым, но не оттого ли так медленно и мучительно идет у нас духовное возрождение, что слишком многие хотят быть лишь чревом Церкви, потребляя ее благодатные дары и не желая или не умея помочь ей.

Благочестивые предки наши всячески старались облегчать своим пастырям бремя храмоздательства. По первому призыву священника люди брали кружки для пожертвований и проходили с ними сотни километров, пока не набирались требуемые средства. Собственными руками положить кирпич в созидаемый дом Божий почиталось за честь и за счастье. А что ныне? Есть и у нас подвижники из мирян, но как нечасты такие отрадные явления! Как редко приходят к нам молодые, полные сил люди, чтобы предложить безкорыстную помощь.

В России прошлого столетия мощной опорой Церкви были многочисленные православные братства и сестричества, бравшие на себя не только хозяйственные заботы и благотворительную деятельность, но и великое дело духовного просвещения... Отечество наше представляет

служить ей по мере сил. Духовенство можно уподобить собой необозримую истощенную ниву, жаждущую впи- Златоуста, «правая вера при порочной жизни не приносит тать в себя живительное слово Божие. Неужели для этой никакой пользы». нивы не найдется работников? Обливается кровью сердце при мысли о том, что рядом духовно гибнут тысячи и тысячи ближних наших, сынов и дочерей нашего народа. Особенно жалко детей, жаль молодежь, становящуюся добычей безнравственной, растлевающей пропаганды.

> Неоценимую помощь могли бы оказать Церкви люди искусства и науки, но где эта помощь? Неужели наша интеллигенция до сих пор не прозрела? Страшный грех тяготеет на ней: до революции это сословие вскармливало бесов мятежа, в недавние десятилетия — творило фальшивую духовность. Неужели уделом талантливых и знающих так и останется словоблудие, самообман, самовлюбленность?

> Порой мы чуть не подвигом почитаем для себя посещение богослужения, не понимая, что это отнюдь не подвиг, но дарованное от Господа духовное счастье. Большую же часть своего времени и сил мы либо отводим житейским хлопотам, либо «убиваем» на удовольствия и развлечения. Но не время убиваем мы таким образом, а собственные души. Мы называем себя православными христианами, однако, по слову святителя Иоанна

Дорогие о Господе братья и сестры! «Вера без дел мертва» (Иак. 2, 26), — предостерегает нас Священное Писание. Это вовсе не значит, что мы, подобно сектантам, должны забыть об очищении собственных душ в погоне за внешними проявлениями благочестия. Однако если мы не имеем добрых дел, это означает, что нас по-прежнему приковывает к земле духовное расслабление, что в нас нет ни настоящей веры, ни истинной любви. «Как огню свойственно согревать, воде орошать, свету просвещать, так вере живой свойственно обнаруживаться в добрых делах», — говорит святитель Тихон Задонский.

Потщимся же, возлюбленные, быть христианами не по названию только, но во всей полноте Божественного этого звания — и чистотой помыслов, и нелицемерной любовью, проявляющейся в добрых делах, как призывает нас святой апостол и евангелист Иоанн Богослов: «Дети мои! станем любить не словом и языком, но делом и истиною» (1 Ин. 3, 18). Аминь.

> Митрополит Ташкентский и Среднеазиатский Владимир (Иким)

ам о том, как Господь наш Иисус Христос вошел в город Капернаум и к Нему подошел римский офицер-сотник, и просил: «Господи! слуга мой лежит дома в расслаблении и жестоко страдает. Иисус говорит ему: Я приду и исцелю его. Сотник же, отвечая, сказал: Господи! я недостоин, чтобы Ты вошел под кров мой, но скажи только слово, и выздоровеет слуга мой; ибо я и подвластный человек, но, имея у себя в подчинении воинов, говорю одному: пойди, и идет; и другому: приди, и приходит; и слуге моему: сделай то, и делает. Услышав сие, Иисус удивился и сказал идущим за Ним: истинно говорю вам, и в Израиле не нашел Я такой веры. Говорю же вам, что многие придут с востока и запада и возлягут с Авраамом, Исааком и Иаковом во Царствии Небесном; а сыны царства извержены будут во тьму внешнюю: там будет плач и скрежет зубов. И сказал Иисус сотнику: иди, и, как ты веровал, да будет тебе. И выздоровел слуга в тот час» (Мф. 8, 6-13).

Кто такой этот сотник? Что же произошло в Капернауме? Здесь на глазах у многих свидетелей еще раз исполнились евангельские слова: «...всякий просящий получает» (Мф. 7, 8) и «...по вере вашей да будет вам» (Мф. 9, 29). Римский сотник — командир сотни, центурии, — язычник, представитель римской власти, оккупант, он немедленно получил просимое. Почему? Потому что он верой своей превзошел всех израильтян. Этой верой был удивлен Сам Спаситель и ставил ее в пример: «в Израиле не нашел Я такой веры».

Путь веры — это тайный, сокровенный путь: мы не можем и в самих-то себе объяснить, как слагаются убеждения веры? Вера есть Божий дар, и дар этот получают смиренные сердцем. По словам Апостолов: «Бог гордым противится, а смиренным дает благодать» (1 Пет. 5, 5; Иак. 4, 6). В сотнике, несмотря на то, что он человек властный, видно, что он добродетельный и разумный, видно и крайнее смирение его: «Господи! я недостоин, чтобы Ты вошел под кров мой», видно и милосердие его — он просит не за детей, родственников или друзей, а просит за слугу своего. И Господь услышал молитву сотника.

А что делать нам, как веровать нам, чтобы и наши молитвы были услышаны?

отверглась греха, направила всю свою волю и силу к тогда мы начинаем действительно верить и любить Бога,

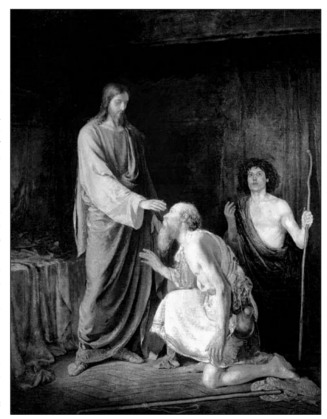
божественному добру. Будем внимательно слушать Евангелие и Святых Отцов, объясняющих нам его, и мало-помалу вселится в нас живая вера. Вспомним слова святителя Игнатия Брянчанинова: «Вера является в человеке от исполнения евангельских заповедей и возрастает по мере исполнения их. Увядает же и уничтожается по мере пренебрежения ими».

Псалмопевец Давид настойчиво призывает нас: «Воспойте Господеви песнь нову» (Пс. 95, 1; 97, 1; 149, 1). Что же это за новая песнь? А это, дорогие братья и сестры, собственно говоря, наша жизнь, и, призывая петь ее по-новому, нас призывают к непрестанному обновлению ума и сердца, всего нашего существа.

Заметили ли вы, как однообразна и скучна наша жизнь при внешнем ее видимом разнообразии, если она наполнена суетой и грехом, если она не заполнена Богом и божественным. Все в ней одно и то же, все те же скучнейшие и пошлые сериалы по телевидению; пустые, суетные, однообразные до головной боли разговоры «ни о чем» по мобильному телефону; «перемывание костей» соседям; новости, в которых, по сути, нет никаких новостей, нет ничего ни нового, ни интересного. Как безнадежно тосклива такая жизнь, жизнь обывателя.

Иное — жизнь во Христе, в Боге. Вечно юный Христос говорит нам всем и каждому из нас лично в вечно молодом и правдивом Евангелии о нетленной красоте никогда не стареющего и всегда веселого — в таком высоком, божественном, смысле слова — радостного Царствия Небесного. И Он зовет нас туда как желанных и дорогих гостей, как Своих верных друзей, как Своих любимых детей.

Своим служением ближним, тем людям, которые рядом с нами и которые ждут нашей помощи, мы должны открыть глаза на этот мир. Только тогда, когда мы, преодолевая эгоизм и себялюбие, выходим на стезю деятельной евангельской любви, тогда открывается нам смысл Евангелия и жизни земной и небесной, и тогда все преображается вокруг нас: тогда нет места скуке, тоске, унынию, брюзжанию, вечно недовольному виду. Тогда Царство Божие действительно возрастает и оживает внутри нас. Мы можем увидеть его отчасти и в этом мире, хотя бы в некоем прикровенном, зачаточном виде, и тогда К вере способна только та душа, которая решительно наше существование наполняется смыслом и красотой. И Аминь.



верить, как поверил римский сотник

Как некогда великий философ древности ходил днем по городу с фонарем и восклицал: «Ищу человека!», не так ли и Господь незримо ходит по каждому городу, по каждой веси и терпеливо ищет человека, то есть ищет человеческого в каждом из нас, человека в высшем смысле, человека — Свой образ и подобие.

Вот о чем сегодняшняя евангельская история. Это обращение к сердцу каждого человека. Это история о смиренной живой вере, о жертвенной и пламенной молитве, о любви, ищущей и побеждающей, о человеке, падающем в грязь греха и восстающем в богоподобной славе, и о Боге милостивом, призывающем нас с вами ко спасению.

Нам надо молить Господа, чтобы Он нам дал такую веру, какая была у римского сотника, ведь только стяжав такую веру, мы сможем войти в Царство Небесное.

Игумен Иона (Займовский)

Для того чтобы получить благодатную помощь от Бога во всех наших духовных и материальных нуждах, прежде всего необходима вера: вера в Бога, в Его всемогущество и благость, вера в то, что Он может исполнить наше продие, твердое желание просимого и сыновняя любовь к Творцу

«Все возможно верующему» (Мк. 9, 23), и, наоборот, ничего невозможно неверующему, ибо прошение без веры — оскорбление для Бога. Человек не может тогда рассчитывать получить от Бога помощи, ни укрепления, ни сил духовных, и его духовная жизнь замрет неизбежно.

Для духовной жизни вера необходима, ибо без нее нет связи с единственным источником жизни и духовной силы -

Почему так — мы не будем сейчас рассматривать. Практически для нас важно здесь другое: как укрепить

Ведь мы часто находимся в положении несчастного шение и действительно исполнит, если в нас есть усер- отца евангельского отрока: мы сознаем необходимость веры, знаем, что без нее шагу не можем ступить на пути духовной жизни, и в то же время ощущаем в себе лишь холод сомнений и скептицизма. Мы чувствуем, что наша тусклая, вялая, безжизненная вера не в силах укрепить нас и сблизить с Богом, и невольно просится на уста: «Верую, Господи! помоги моему неверию» (Мк. 9, 24).

Конечно, это непосредственное обращение к Богу с просьбой о помощи по примеру отца бесноватого отрока и является первым средством укрепления веры. Господь

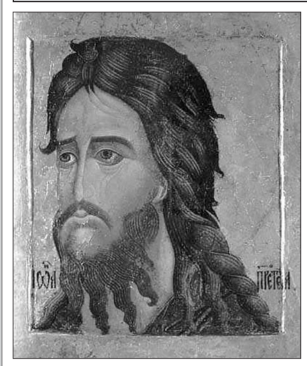
есть единственный Источник всяких благ. В духовной жизни это ощущается постоянно, и всякий успех здесь, всякое движение вперед определяется Его волей и от нее зависит. «Без Бога ни до порога» — это особенно верно применительно к духовной жизни.

Молитва не только укрепляет веру, но она спасает от неверия в самые опасные минуты жизни, когда злой дух искушает человека сомнениями в самом бытии Божием. Но как же молиться, если нет веры? Так же, как молились многие другие: сначала понуждая себя, как будто уже имея веру. Так же, как молился отец бесноватого отрока, еще не имея настоящей веры.

«Верую, Господи! помоги моему неверию!»

Святитель Василий Кинешемский

## В ДЕНЬ РОЖДЕСТВА ЧЕСТНОГО СЛАВНОГО ПРОРОКА, ПРЕДТЕЧИ И КРЕСТИТЕЛЯ ГОСПОДНЯ ИОАННА



Во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа!

...О рождении святого Предтечи Господь возвестил через Пророков еще за много сот лет до его появления на свет. Пророки говорили, что перед пришествием в мир Сына Божия явится в мире Пророк, который будет Его Предтечей, возвестит людям о Нем, уготовит сердца их к Его пришествию. И вот еще до рождения Христа Спасителя жил в Иудее священник Захария Авиевой чреды с женой Елисаветой из рода Ааронова. Это были люди, испытанные в благочестии, поступающие всегда и во всем по указанию заповедей Божиих. Но, обладая всеми добродетелями ветхозаветных праведников, они по воле Господней дожили до преклонной старости бездетными — испытание самое чувствительное для верующего израильтянина, который в каждом новорожденном видел залог обещанного Мессии. Святой Захария постоянно воссылал слезные, пламенные молитвы к Богу о разрешении их неплодства. Наконец, почти убедясь, что его желание неисполнимо, он, может быть, даже перестал совсем надеяться увидеть когда-либо плод своих молитв. Но он ошибся: его молитва давно уже достигла Горнего Престола Всевышнего...

Захария воспел торжественно-хвалебную песнь Богу на рождение своего сына. В ней он прославил избавление народа Божия Спасителем: «и ты, младенец, наречешься пророком Всевышнего, ибо предъидешь пред Лицем Господа приготовить пути Ему, дать уразуметь народу Его спасение в прощении грехов их...» (Лк. 1, 76-77).

По преданию, царь Ирод после избиения вифлеемских младенцев искал возможности убить младенца Иоанна, но не мог найти его и велел убить отца его Захарию, когда тот исполнял свое священническое служение в Иерусалимском храме. Престарелая Елисавета, узнав, что воины ищут младенца, убежала с ним в гористую пустыню, но она вскоре умерла, и младенец остался один в дикой пустыне.

И началась жизнь ребенка, какой мир еще не видел и какой никто из детей еще не испытывал. Благодать Божия неотступно была над юным пустынником, подготовляя его суровыми условиями к велиисправления жестоковыйных сердец ветхозаветного

народа. Пищей его были акриды и дикий мед, окружением — безмолвная пустыня, собеседниками дикая природа и Ангелы Божии, а источником духовного возрастания и питания — Дух Божий.

Пробыл святой Иоанн в пустыне до тридцатилетнего возраста, проливая горькие слезы, молясь за греховное человечество и совершая другие великие подвиги, пока Господь не призвал его на общественное служение. «Покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное» (то есть исправьте свою жизнь и встречайте Сына Божия), — раздался голос святого Иоанна на берегу Иордана (Мф. 3, 2).

Подготовляя народ к принятию Спасителя, святой Иоанн не только принял Христа, но крестил Сына Божия, и за все его труды Сам Господь воздал ему награду, говоря: «Из рожденных женами не восставал больший Иоанна Крестителя» (Мф. 11, 11).

Святая Церковь не празднует дня рождения ни одного Святого, но день рождения святого Иоанна Крестителя почитает как великий праздник.

Святой Иоанн был велик пред Богом своей пламенной любовью к Богу и жертвенным служением Ему. Нет другого человека, который был бы таким врагом греха, как он. Это великий проповедник борьбы с грехом и великий провозвестник Того, Кто стер главу змия — грех.

Прославляя сегодня великого пророка, мы должны подражать его святой жизни и подвигам. Никто не должен отговариваться, что он не может подражать Иоанну. Если нам заповедано подражать Самому Господу: «Будьте святы, потому что Я свят» (Лев. 11, 45), то тем более мы можем и должны подражать святым людям. Подвиги имеют свою меру, добродетели — свою степень.

Святой Иоанн удалился в пустыню, безпрестанно молился и беседовал с Богом, а для нас довольно будет, если будем удаляться от общества людей развратных, если утренний и вечерний час посвятим молитве и богомыслию, если не будем по лености и житейской суете уклоняться от богослужения.

Святой Иоанн вкушал только акриды и дикий мед, хранил самый строгий и продолжительный пост, а для нашего спасения будет достаточно хранить твердо хотя бы те посты, которые заповедует нам Святая Церковь. Она ни от кого не требует питаться только акридами; хорошо и то, если не будем упиваться, предаваться объедению и невоздержанию, если будем есть и пить не для удовлетворения похоти, а для поддержания жизни и укрепления сил к перенесению трудов житейских.

Святой Иоанн торжественно, без всякой боязни, несмотря на лица, обличал пороки и заблуждения. От нас никто не требует такого подвига. Нам остается другая степень исповедания правды: на отце лежит обязанность строго обличать заблуждения детей своих. С матери взыщется, если она, заметив худое поползновение детей, со всей силой материнской любви не остановит их. А равно каждый из нас обязан открывать заблуждения ближних, всячески стараться вразумить их, чтобы они оставили греховную жизнь и обратились на путь православной веры, покаялись и исправили свою жизнь.

Святой Иоанн Креститель вел борьбу с грехом, и мы обязаны постоянно вести борьбу со своими гре-Поэтому и Предтеча призывает нас: «Покайтесь! Исправьте свою жизнь!»

Покаянием, слезами и постоянным подвигом внимания к своей душе будем стараться победить грех, чтобы наследовать вечную блаженную жизнь.

Архимандрит Илия (Рейзмир)

## ГОСПОДЬ НИКОГДА НЕ ЗАБЫВАЕТ НАС

Господь любит нас как Своих детей, и любовь посмотрит глазами — и вот снова видит ее. Его больше, чем любовь матери, потому что и мать может забыть свое дитя, а Господь НИКОГДА не забывает нас. И если бы Сам Господь не дал Духа Святого православному народу и нашим великим пастырям, то не могли бы мы знать о том, как много Он нас любит.

Слава Господу и Его великому милосердию, что Он грешным людям дает благодать Святого Духа...

Земное познается умом человеческим, но Бог и все Небесное познается только Духом Святым и не может быть познано простым умом.

Кто познал Бога Духом Святым, тот забывает землю так, как будто ее и нет, но после молитвы

Братья, Святые в Царствии Небесном видят славу Божию, а мы смирим себя, и Господь полюбит нас, и даст на землю все полезное для души и тела, и откроет нам все тайны.

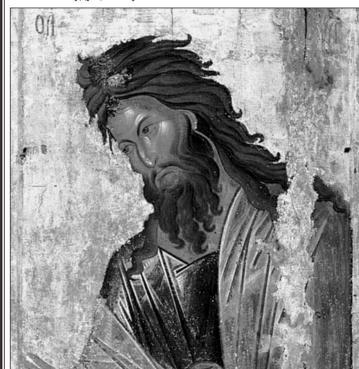
Люди прилепились душой к земным стяжаниям и потеряли любовь Божию, и потому нет мира на земле. Многие всю жизнь любопытно хотят узнать, например, как сделано солнце, а Бога познать не заботятся. Господь же нам не говорил о солнце, но открыл нам об Отце и о Царствии Небесном. Он сказал, «что праведники воссияют, как солнце, в Царстве Отца их» (Мф. 13, 43); и Писание говорит, что Господь будет Светом в раю (Откр. 21, 23) и Свет Господень будет в душах, умах и телесах святых.

Преподобный Силуан Афонский

## ГЛАС ВОПИЮЩЕГО ПУСТЫНЕ

7 июля Святая Церковь празднует Рождество святого Пророка и Предтечи Господня Иоанна. В Священном Писании еще до его рождения сказано, что он будет великим подвижником, вина и других хмельных напитков пить не будет, жизнь будет вести самую строгую и добродетельную. Таким он и был.

С ранних лет Иоанн святой своей жизнью готовил себя к вышнему служению Богу и к проповеди о грядущем Мессии. Спаситель сказал о нем: «Из рожденных женами не восстал больший Иоанна Крестителя» (Мф. 11, 11). В истории Ветхого Завета много было великих людей, например Авраам, Моисей, царь Давид, великие пророки Илия, Енох, Исаия и многие другие, но святой Иоанн Предтеча был более всех их. Он родился от неплодных, престарелых родителей — пророка Захарии и праведной Елисаветы, получивших весть о рождении святого Иоанна от Архангела Гавриила прямо в храме. Архангел сказал Захарии, что сын его еще от чрева матери исполнится Святого Духа, и будет радостью и утешением для многих, и будет велик пред Богом. Захария от чудесного благовестия пришел в смущение и поколебался в вере, за что был поражен немотой. Пришло время рождения святого Иоанна, и Елисавета благодарила Господа за то, что Он снял с нее поношение людское. А при наречении младенцу имени Иоанн у Захарии отверзлись уста, и он, исполненный Духа Святого, благословил Господа и пророчествовал о будущем служении своего сына.



После рождения святой Иоанн уже в отрочестве скрылся от врагов в пустыне. Там он проводил время в посте, молитве, в уединении с Богом и природой, питался акридами и диким медом, одевался в одежду из верблюжьего волоса. Так пустыня стала для него училищем благочестия.

Однажды Иоанн услышал голос Божий, призывающий его исполнить дело, к которому готовил его Промысел Божий. Он выходит к Израильскому народу и проповедует о Мессии. Проповедь Иоанна потрясла жителей Израиля. Многие из них думали, что он — Мессия. Но святой Иоанн приготовлял народ к грядущему Спасителю. Он говорил: «Я глас вопиющего в пустыне: исправьте путь Господу, прямыми сделайте стези Ему» (Мк. 1, 3.)

Главной темой его проповеди было покаяние и вера в ожидаемого Мессию. К нему пошли многие, исповедуя грехи и видимым образом омывая их в водах Иордана. Наступил исторический момент, и к нему пришел Сам Мессия — Христос, Которому он сказал: «Мне надобно креститься от Тебя» (Мф. 3, 14). И хотя святой Иоанн возбранял Ему, но услышал в ответ слова Христа: «Оставь теперь, ибо так надлежало нам исполнить всякую правду» (Мф. 3, 15). Святой Иоанн совершил Крещение Спасителя не потому, что Христос имел нужду в Крещении, а чтобы исполнить всякую правду. При этом Иоанн стал свидетелем явления Святой Троицы, когда с небес раздался глас Бога Отца: «Сей есть Сын Мой возлюбленный, в Котором Мое благоволение» (Мф. 3, 17). Сын принимает Крещение, а Дух Святой сходит на Сына в виде голубя.

Это видение святой Иоанн проповедовал всему народу и при этом обличал пороки людей и беззакония. Надменных и гордых фарисеев и саддукеев он называл «порождения ехиднины» (Мф. 23, 33), всем говорил правду, за которую умер мученической смертью. За обличение нечестивого царя Ирода ему отрезали голову. Но и после смерти он не перестал проповедовать и обличать грешников.

Сегодня, в день рождения святого славного Пророка, Предтечи Иоанна попросим его, чтобы он помолился за нас перед Богом. Мы находимся в земной жизни в разных искушениях, бедствиях, болезнях, в борьбе с невидимыми бесами врагами нашими. Поэтому нам очень нужна его помощь, его святые молитвы. Он нам поможет, он за нас предстоит у Престола Бога, ходатайствует за нас.

Поздравляю именинников и всех вас, мои дорогие, с праздником рождества святого Пророка Иоанна и прошу его: «Святый Предтече и Крестителю Господень Иоанне, моли Бога о нас!»

## ВЕРА И ДЕЛА АПОСТОЛА ИУДЫ



Память -2 июля

Святой апостол Иуда был из числа 12 учеников Христовых. Происходил он из рода Давидова и был Иосифа Обручника. Известно, что Иосиф овдовел и у него осталось четыре сына и две дочери. Когда Иосиф стал Обручником Пресвятой Девы Марии, они стали сводными братьями и сестрами Господа нашего Иисуса Христа.

Апостол

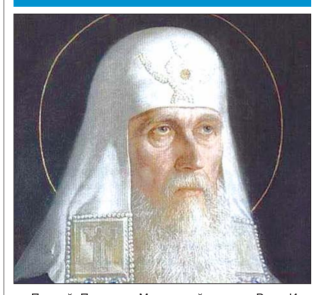
Иуда уверовал во Христа и за это был принят в число двенадцати учеников Христовых. Он имел и другие имена. Апостол и евангелист Матфей называет его Левием, прозванным Фаддеем. Евангелист Марк также называет его Фаддеем, а в книге Деяний святых апостолов он именуется Варсавой.

Апостол Иуда, как и все другие Апостолы, после Вознесения Господа Иисуса Христа отправился на проповедь в Иудею, Галилею, Самарию, Идумею, Аравию, Сирию, Месопотамию и в конце жизни пришел в город Эдессу. Он учил о Боге, о Святой Троице, о воплощении Господа Иисуса Христа, просил людей беречь себя от плотской нечистоты, быть честными, верить в Бога, молиться, охранять себя от учения еретиков. Апостол говорил, что для спасения мало веры, еще нужны добрые дела по вере во Христа.

Святой апостол Иуда мученически скончался в Армении, где был распят на кресте и пронзен стрелами за проповедь Воскресшего Господа.

Протоиерей Иоанн Монаршек

## ПЕРВЫЙ ПАТРИАРХ



Первый Патриарх Московский и всея Руси Иов родился в 30-е годы XVI столетия. С самой юности он очень любил Бога, любил Святую Церковь, богослужения. Будучи отроком, он был отдан на воспитание в Старицкий Успенский монастырь. В том же монастыре впоследствии он стал монахом, затем принял священсан. В 1571-1572 гг. он Симонова Успенского монастыря в Москве, в 1575-1580 гг. — Новоспасского. В 1581 г. архимандрит Иов был рукоположен в сан епископа Коломенского. В 1586 году стал архиепископом Ростова Великого и в 1587 году — митрополитом Московским. После учреждения на Руси патриаршества он стал первым Патриархом Русской Православной Церкви.

В 1589 г. на Руси было смутное время, и Патриарх Иов выступил против самозванца Лжедмитрия, за что был схвачен прямо в Успенском соборе Кремля, избит и сослан в Старицкий монастырь. Но после свержения самозванца Лжедмитрия царь Василий Шуйский вернул святого Иова в Москву на первосвятительскую кафедру. Жители Москвы коленопреклоненно просили у патриарха Иова прощения за измену и клятвопреступление. Святитель простил и разрешил всех, но сам ушел в затвор, где в посте и молитве подготовился к вечной жизни.

Преставился Святитель в 1607 году. А в 1652 году его святые мощи были обретены и перенесены в Москву в Кремлевский Успенский собор. Память Патриарха Московского и всея Руси Иова совершается 18 апреля и 2 июля.

Протоиерей Иоанн Монаршек

## АНТОНИЙ КИЕВО-ПЕЧЕРСКИЙ

Память — 23 июля

Преподобный Антоний Киево-Печерский родился в 983 году недалеко от Чернигова, в местечке Любече. Из Житий Святых мы узнаем не только то, когда и где родился Святой, как жил и что сделал. Главное, что мы vзнаем о Святом, — как он относился к воле Божией, как любил и слушался Бога, какие добродетели в своей жизни проявлял и как исполнял заповеди Божии. Преподобный Антоний уже с юных лет имел страх Божий и большое желание подражать святым афонским инокам. Приняв постриг на Афоне в юном возрасте, он имел послушание и Богу и афонским инокам. Афонцы видели в нем великого угодника Божия и, благословив его, сказали: «Антоний! Пора тебе и других руководить во святой жизни. Возвратись в свою Русскую землю, да будет на тебе благословение Святой Афонской Горы, от тебя произойдет множество иноков».

Антоний вернулся на Русь и поселился в пещере над Днепром, на горе,

которая напоминала ему Афонскую Гору. Он стал молиться и духовно подвизаться в этой пещере. Вскоре к нему собрались ученики, которые хотели служить Богу подобно преподобному Антонию. Когда собралось много монахов, тогда выкопали большую пещеру и в ней устроили Церковь, храм и келии для монахов. Так преподобный Антоний положил начало Русскому монашеству.

Поставив игуменом монастыря преподобного Варлаама, Антоний ушел в другое, тихое место и там выкопал новую пещеру, куда и поселился. Так образовались ближние и дальние пещеры Киево-Печерской Лавры. Затем вокруг пещер, где жили и молились монахи, выросла Киево-Печерская Лавра в той красоте, в которой она славится и сегодня. Этот великий монастырь построился молитвами и слезами иноков, с благословения горы Афон через преподобного Антония. За его святую жизнь Господь даровал ему дар прозрения и чудотворения. Прожив 90 лет в великих подвигах, Преподобный перешел



в иной мир. Моши его по воле Божией остаются сокрытыми.

Преподобный отче Антоние, моли Бога о нас!

Протоиерей Иоанн Монаршек

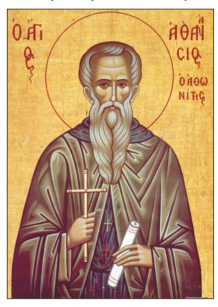
18 июля наша Церковь молитвенно прославляет преподобного Афанасия Афонского.

Преподобный Афанасий родился в городе Трапезунд в 930 году, при Крещении был наречен Авраамием, рано осиротел. Воспитывала будущего Святого монахиня, которая научила его молиться, исполнять заповеди Божии и любить Бога. Авраамий прекрасно учился, в отроческом возрасте был взят в Константинополь ко двору императрицы, где прекрасно справлялся с учебой и сам стал учителем. Жизнь он вел строгую и воздержанную, спал мало, зато много молился и читал: пищей его были хлеб и вода.

Когда учителя его стали завидовать ему, он удалился в Киминский монастырь, где принял монашеский постриг с именем Афанасий. В монастыре он духовно возрастал и вскоре получил благословение на подвиг безмолвия в уединенном месте. Вскоре он решил обойти многие монастыри и так дошел до Афона. На Афоне Афанасий построил келию и подвизался здесь в трудах и молитвах, вел духовную брань с демонами, страстями и помыслами. Бог благословил его построить монастырь по просьбе и на средства императора Никифора Афанасий Преподобный

построил несколько храмов и вокруг храмов келии. Так на Афоне возник монастырь, куда приходили многие подвижники Афона и другие богомольцы из разных городов и стран. Впоследствии монастырь получил название Лавра святого Афанасия. В монастыре жили по строгому общежительному уставу.

Пресвятая Богородица благоволила к преподобному Афанасию и его Лавре. Преподобный Афанасий много раз имел видение Ее. Однажды Промыслом Божиим в монастыре наступил голод, монахи стали уходить монастыря. Преподобный Афанасий остался один и в минутной слабости тоже помыслил уйти. Уходя, он поднимался по горе и увидел Женщину, идущую ему навстречу. «Кто ты и куда идешь?» — спросила Она. Афанасий ответил: «Я здешний инок» — и рассказал о своих бедах и голоде в монастыре. «Ради куска хлеба ты бросил обитель, в которой предстоит тебе прославиться. Где твоя вера? Воротись, и Я помогу тебе». Афанасий спросил: «А кто Ты?» — «Я – Матерь Господа Твоего», — ответила Пресвятая Богородица и повелела Афанасию жезлом ударить в камень, что и выполнил Афанасий. После этого из камня потекла вода.



Эта святая, сильная, холодная вода течет и по сей день, напоминая людям о явлении Божией Матери преподобному Афанасию. Все братья вернулись в монастырь, чудесным образом монастырь наполнился всяким добром. Матерь Божия с тех пор управляла монастырем.

Почил преподобный Афанасий при обрушении строящегося храма. Мощи его находятся в Лавре, которую он и основал.

Преподобный отче Афанасие, моли Бога о нас. грешных!

Протоиерей Иоанн Монаршек

Память преподобного Сисоя Великого — 19 июля

В нашей Святой Церкви есть много подвижников, Святых, которых называют Великими. Особенно это относится к древним подвижникам, прославившимся своими великими трудами, молитвами и постом. К таким относится и преподобный Сисой Великий, подвижник Египетской пустыни, который жил в пещере преподобного Антония Великого, своего предшественника и учителя.

Бога дар чудотворения. Он учил смирению, был очень милостив и сострадателен. Он говорил, что важнее всего считать себя ниже всех — это способствует приобретению смирения. Когда ученики спросили его: «Достаточно ли одного года для покаяния человеку согрешившему?» — преподобный Сисой ответил: «Я верую в милосердие Бога, и если человек покается всей душой, то Бог примет его покаяние в течение трех дней».

Когда преподобный Сисой лежал на смертном одре, окружающие его монахи увидели, что лицо его просияло. Они спросили умирающего, что он видит. Преподобный Сисой ответил, что видит Пророков, Апостолов, Ученики-монахи спросили, с кем он беседует. Он ответил, что вот пришли Ангелы за его душой, а он просит их дать ему еще немного времени для покаяния. «Тебе, отче, не нужно покаяние», — сказали ученики. Преподобный Сисой по свое-

Шестьдесят лет преподобный му смирению ответил: «Поистине я не Сисой молился в пустыне и достиг знаю, сотворил ли я хоть начало покаявысокой духовной чистоты, получив от ния моего». Лицо его просияло так, что братия не могла на него смотреть. Преподобный Сисой успел сказать, что видит Самого Господа, Пречистую Деву Марию, и святая душа его отошла ко Господу. Святые считали себя недостойными, не успевшими совершить повеление Божие, а на самом деле были Великими. Они все свои дела считали малыми, а себя недостойными. Хотя все было по-иному.

> Так бывает, что мы что-то сделаем и уже гордимся: вот, мол, я какое великое дело сделал. Бывает, что эти небольшие дела могут современного человека сделать гордым. А гордость не даст ему войти в Царство Божие. Преподобный Сисой показывает нам пример смирения и недостоинства. Чтобы ты ни сделал, считай себя недостойным, и Сам Бог оценит твое дело и по Своей милости подаст прощение грехов и жизнь вечную в Царстве Божием.

## СВЯТОЙ ВАЛААМ



Нельзя забыть чудный Спасо-Преображенский Валаамский монастырь. Однажды я побывал там, и он остался в душе моей навсегда. Основали его в 1329 г. преподобные Сергий и Герман, Валаамские чудотворцы, чью память Святая Церковь совершает 11 июля. Они пришли на этот остров, чтобы своими молитвами, святой монашеской уединенной жизнью распространять и утверждать христианство в Карелии. Братство, собранное преподобными Сергием и Германом, явилось светочем Православия в этом северном крае. Валаамский монастырь не раз подвергался нападениям и разорениям со стороны шведов, но когда Карелия окончательно перешла к России, набеги со стороны католиков, шведов прекратились. Монастырь укрепился, расцвел и сегодня является центром духовной жизни в регионе. Преподобные Сергий и Герман и поныне собирают к себе достойных учеников, которые своей жизнью украшают монастырь. Преподобные отцы Сергие и Германе Валаамские, молите Бога о нас!

Протоиерей Иоанн Монаршек

### НАСТАВЛЕНИЯ ВАЛААМСКИХ СТАРЦЕВ

### Игумен Харитон (Дунаев):

Истинная жизнь человека — в общении с Богом. Быть причастником этой жизни вечной можно только через уподобление Богу, отсюда необходимость добрых дел, то есть духовно-нравственного возрастания, но это уподобление возможно только тогда, когда Бог придет к человеку, а человек узнает и примет Его. Необходима, следовательно, благодатная помощь Божия и вера во Христа Бога, которая делает возможным совершение спасения

### Иеросхимонах Михаил (Питкевич):

Никто не спасся без смирения. Помни, что до конца жизни ты будешь впадать в грехи, тяжкие или легкие, гневаться, хвастаться, лгать, тщеславиться, обижать других, жадничать. Вот это-то сознание и будет держать тебя в смирении. Чем тут гордиться, если ежедневно грешишь и обижаешь ближнего. Но на всякий грех есть покаяние. Согрешил и покайся, опять согрешил — опять покайся, и так до конца. Делая так, никогда не будешь отчаиваться, а постепенно придешь в мирное устроение.

### Иеросхимонах Антипа:

У отца Антипы было много искренних Оба митрополита vчеников. Петербургский Исидор и Московский Филарет – оказывали ему милостивое внимание и беседовали о духовной жизни. В одной из бесед с последним на вопрос: Что особенно необходимо упражняющемуся в умной молитве? ревностный делатель молитвы отвечал: Терпение!»

### Схимонах Никита:

Всем всегда он был доволен и непресияет, мороз ли трещит — другие ропщут, дело только благодарить Его за все!»

### Схимонах Иоанн Молчальник:

Все мысли подвижника постоянно были направлены к Богу. В Боге он искал и находил разрешение всех вопросов жизни и своеобразное объяснение природы: «Мрачно у вас. Скучно. — С Богом и в лесу жизнь, а без Бога и в раю соску-

#### Игумен Назарий:

Молитва — самый трудный подвиг, и она до последнего издыхания сопряжена с трудом тяжкой борьбы. Все же Господь, по Своему милосердию, временами дает и утешение молитвеннику, чтобы он не ослабевал.

Молитва Иисусова и память Божия память о том, что Бог тут, все видит и все знает, - одинаковы

Святые Отцы советуют читать Святое Евангелие ежедневно. Если очень недосужно, все же прочти хоть одно зачало. Читай не так, чтобы только прочесть, но внутренне помолись Господу, чтобы открыл твои сердечные очи уразуметь силу святого благовествования Христова.

Ты пишешь: «Я не могу так жить, как советует старец Амвросий. Он сравнивает жизнь с колесом: чуть-чуть надо касаться одной стороной колеса о земном, а прочее все о небесном».

Пишешь, что страх нападает на тебя и малодушествуешь. Не ты одна унываешь, но все человечество скорбит и унывает, только в разных степенях. Все же веруй в Божий Промысл.

О борьбе с унынием. В такие тяжебелки прыгают с елки на елку, и птички но с кем-нибудь поговорить. А врачует миновать их не можем.

это тяжелое состояние терпение, молитва и время.

Гордость слепа, сама себя не видит. Это изобретение дьявольское. Вот исчадия ее: гнев, клевета, раздражительность, лицемерие, ненависть, прекословие, непокорность. Крепко настаивает она на своем мнении, трудно подчиняется другим, замечаний не терпит, любит делать замечания другим; слова выбрасывает неосмысленно.

От скорбей две пользы: первая усердие к Богу и благодарность от всей души; вторая – они избавляют от суетных попечений и забот.

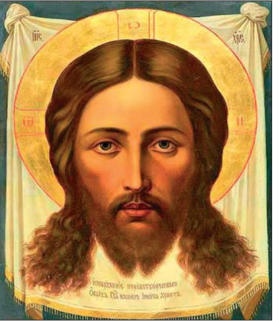
От трех условий, о которых я писал тебе, душа воспитывается в духовной жизни. Особенно важно оставить свою волюшку позади себя, да, и нелегко это сделать, но зато это могущественное врачевство против дьявольской гордости гордости, которой свойственно настаивать на своем в разговоре, чтобы ее всегда был верх, другому подчиниться не может, упорно отстаивает свои мнения.

Ты сознаешь себя очень болтливой. Святые Отцы сказали: иной целый день говорит, и ему вменяется в молчание, ибо говорит все ради Бога, а иной целый день молчит, и ему вменяется в празднословие. Проверь свою болтливость и сличи с советами Святых Отцов.

Как слышно, твой муж пьет, нет-нет, да и наступит на винную пробку. Что делать? Не скорби и не осуждай его, ведь у всякого свои немощи и недостатки.

Ты пишешь о своих болезнях, что они станно благодарил Бога: пища ли не уда- лые минуты полезно прогуляться посланы Богом за грехи твои. Нет, не так лась повару, дождь ли идет, солнце ли подальше в лес и посмотреть, как надо думать. Судьбы Господни непостижимы, и наш ограниченный умишко не хмурятся, а отец Никита все твердит: чирикают и веселятся, и вся природа может понять их, кому какие болезни и «Слава Богу! Он, Премудрый, знает, что как бы хвалит Господа. Только бедный скорби даются Богом. Однако знай, что в нужно для нас, то и посылает, а наше человек унывает и скорбит. Еще полез- сей юдоли плачевной временной жизни

# СЧАСТЬЕ



Все свидетельствует о том, что люди сотворены Богом для того, чтобы вечно жить с Богом и в Боге, и что наше счастье и благополучие может быть только в Нем. Вся наша жизнь наполняется смыслом, счастьем, материальными благами благодаря Богу, если мы Им живем, если исполняем Его святую волю и Его святые заповеди.

Мы счастливы потому, что к нам с Неба на землю пришел Христос Спаситель. Он пришел и воплотился, чтобы победить диавола, вырвать из его пасти каждого человека и спасти каждого из нас. Он совершил наше спасение Своим страданием, смертью, Воскресением, Вознесением. Он открыл Царство Небесное каждому человеку, слушающему Его, и показал путь, по которому можно войти в него: «Я есмь путь, и если кто хочет за Мною идти, отвергнись себя, возьми крест Свой и иди за Мною» (Мф. 16, 24). Мы можем и должны пройти по этому пути.

После грехопадения никакой человек не мог спастись без помощи Божией. Для того чтобы совершилось наше спасение, Бог Отец по Своей великой любви послал к нам Сына Своего -Господа Иисуса Христа, Который также по Своей великой любви принял наше человеческое естество от Пречистой Девы Марии и Своим учением разогнал тьму неведения и заблуждения, просвещая человечество и мир светом Евангелия. Он открыл Божию волю нам и Своею жизнью показал нам путь в Царство Небесное. Своим страданием и смертью Христос искупил нас от греха, проклятия и смерти, сделал нас чадами Божиими.

Что Бог приготовил нам на Небе, мы не знаем. Но можем вспомнить слова апостола Павла: «...не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его» (1 Кор. 2, 9). Счастлив тот человек, который старается слушаться Спасителя, подражает Ему и исполняет Его святую волю. А Христос во всем показал нам пример. Поэтому путь в Царство Божие лежит через Него.

Думаю, что, для того чтобы идти за Христом, нужно исследовать Священное Писание, узнать волю Бога, чего Он хочет от нас, что мы должны сделать. Это будет путь, указанный Господом. Но идти по этому пути можно, только взяв крест свой. А это значит: все, что случается с нами, нужно терпеливо и с любовью переносить. Бог никогда и никого не оставляет в страданиях, в это время Он становится к человеку еше ближе. И никогда не допустит Господь страданий выше сил человеческих. А страдания попускаются человеку с целью, чтобы вразумить его и яснее показать ему собственное безсилие, немощь и ничтожество, дать понять человеку, чтобы он надеялся не на себя, а на Бога, и помнил, что сам человек без Бога сделать ничего доброго не может. Утешения и помощи нам нужно искать в Боге.

Чтобы войти в Царство Божие, нужно пройти тем путем, которым прошел Спаситель. Истинный христиан есть тот, кто верует во Иисуса Христа и во всем подражает Ему. Только с Его помощью мы можем наследовать Царство Божие.

Протоиерей Иоанн Монаршек

## ЖЕРТВЫ, БЛАГОПРИЯТНЫЕ БОГ

### Преподобный Симеон Новый Богослов

Две есть жертвы, которые приемлет Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа и за которые милует и всякого человека в отдельности, и весь мир в совокупности, — из коих одна есть Сам Господь наш Иисус Христос, Сын Божий и Бог воплотившийся, а другая — сокрушенное и смиренное сердце каждого верующего в Него.

Итак, пусть кто заберет все свое иму-

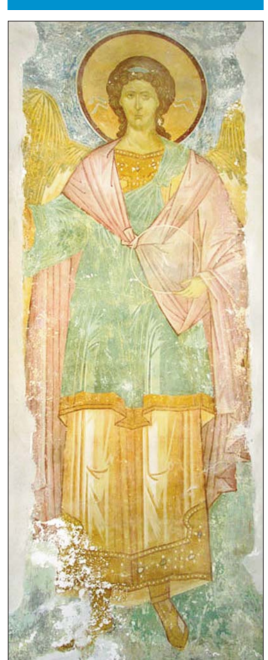
совершает бдения, спит на голой земле, творит молитвы день и ночь, а не взыщет от Бога стяжать себе сердце сокрушенное и смиренное (ибо всяк дар совершен, свыше есть, сходяй от Отца светов - Иак. 1, 17), никакой не получит такой пользы от трудов своих. Почему надлежит взыскать ту единую стезю, на которой стяжевается сердце сокрушенное и смиренное, ибо кто стяжет такое сердце, тот будет шествовать по земле, как бы шествовал горе — в Царствии Небесном.

И в последний час смерти сокрушенщество и раздаст бедным, пусть постится, ные и смиренные сердцем получают удо-

стоверение, что помилованы милостивым Богом, отходят, радуясь и веселясь. Так велик сей ни с чем не сравнимый дар Божий. Он есть основание восхождения по лествице добродетелей и нисхождения дара чудотворений и знамений, есть воскресение душ, бывающее еще в настоящей жизни, прежде общего воскресения тел, есть избавление, для которого Бог и Отец дал Сына Своего, чтобы всякий верующий не погиб, а имел Жизнь Вечную и, имея сию Вечную жизнь, знал Единого Истинного Бога и Его же послал Он, Иисуса Христа (Ин. 17, 3).

ЗАСТУПНИЦА УСЕРДНАЯ

## RNN92R7 R97NRX9R



Среди Архангельского и ангельского мира святой Архистратиг Гавриил занимает высокое положение и играет важную роль в истории Святой Церкви. Господь предназначил его быть охранником и благовестником Пресвятой Девы Марии. Он благовествовал Ей и всему роду человеческому о Воплощении Сына Божия.

Святой Архангел Гавриил — служитель Божественного Всемогущества. Священное Писание рассказывает о многих его действиях. Он вдохновлял пророка Моисея при написании книги Бытия, другим Пророкам возвещал о грядущих судьбах народа Божия. Он явился святой праведной Анне с вестью о рождении от нее Преблагосло-венной Девы Марии и неотступно охранял Божию Матерь во все время Ее земной жизни. Он явился священнику Захарии и предсказал рождение Предтечи Господня Иоанна Крестителя, а праведному Иосифу Обручнику во сне открыл тайну воплощения Сына Божия от Пречистой Девы Марии, а потом предупредил Иосифа о желании Ирода убить Спасителя и повелел бежать в Египет с Младенцем и Богородицей.

Когда перед Своими страданиями и смертью Господь молился в Гефсиманском саду, на укрепление Его, по преданию, был послан с Небес Архангел Гавриил, имя которого означает «крепость Божия». Именно Архангел Гавриил сообщил Женам-Мироносицам о Воскресении Христовом. И это только некоторые его великие действия и служения.

Мы всегда должны помнить Архангела Гавриила и его роль в истории Святой Церкви и домостроительстве нашего спасения. И, конечно же, мы должны быть ему благодарны за его служение в деле нашего спасения.

Память святого Архангела Гавриила совершается несколько раз в году. И каждый раз, прославляя его, мы обращаемся к нему и просим: «Моли Бога о нас и не остави нас своею помощью и защитой, помоги нам спастись, Святый Архангеле Гаврииле!»

Протоиерей Иоанн Монаршек

## воголювская икона вожией матери



Боголюбская икона Божией Матери была написана в 12 веке по просьбе благоверного князя Андрея Боголюбского в память о явлении ему Божией Матери.

Благоверный князь Андрей, переселяясь из Вышгорода в Суздальскую

землю, взял с собой икону Божией Матери, написанную евангелистом Лукой, которая впоследствии стала называться Владимирской. Неподалеку от Владимира, на реке Клязьма, лошади его встали и не могли сдвинуться с места. Андрей просил священника совершить перед иконой молебен, и сам со слезами молился. Во время молитвы ему явилась Пресвятая Богородица со свитком в правой руке и повелела перенести Ее образ во Владимир, а на месте Ее явления построить храм и монастырь. Благоверный князь Андрей исполнил все, о чем повелела ему Пречистая: заложил каменную церковь в честь Рождества Богородицы на месте Ее явления и повелел написать образ Пречистой так, как он видел явившуюся ему Богоматерь. В построенном новом храме была установлена икона, которую написали иконописцы по словам князя Андрея. Монастырь и город вокруг

назвали Боголюбовом, ибо Матерь Божия возлюбила это место. Сам князь с тех пор стал называться Боголюбским.

Боголюбская икона Богоматери прославлена многими чудесами. К ней обращались и обращаются верующие люди и получают помощь в своих бедах и нуждах. Эту икону не раз переписывали, и она сейчас имеется во многих храмах и монастырях, домах и квартирах. Празднование Боголюбской иконе было установлено святым благоверным великим князем Андреем Боголюбским 18

Нам надо помнить, что наша страна охраняется со всех сторон Богом и Его Матерью — Пресвятой Богородицей и Ее святыми иконами. Думаю, что Матерь Божия очень любит наш народ, нашу страну, поэтому так много проявляет Своей милости к нам, грешным.

Пресвятая Богородица, спаси нас!

Протоиерей Иоанн Монаршек

## THXRUNGKAA HKONA KOKUGH

Все иконы Божией Матери имеют один источник своего происхождения. Первая икона была написана апостолом и евангелистом Лукой, а от нее писались и другие. По преданию, Тихвинская икона Божией Матери также была написана апостолом Лукой и в 5 веке была перенесена из Иерусалима Константинополь и поставлена во Влахерском храме. Но в 1383 г., за 70 лет до взятия турками Константинополя, икона исчезла из храма и явилась над водами Ладожского озера. Чудесно носимая, она остановилась близ города Тихвина, и на месте ее явления верующие люди построили деревянный храм в честь Успения Пресвятой Богородицы. Построенная церковь трижды горела, а сама икона оставалась чудесным образом невредима. Позже вместо деревянного храма был построен каменный и при храме устроен мужской монастырь.

История свидетельствует, что шведские войска, захватив Новгород, много раз пытались захватить и уничтожить монастырь, но заступлением Божией Матери монастырь был спасен. Однажды иноки, увидев приближавшихся шведских хотели взять с собой икону Богоматери.

Однако они не могли сдвинуть ее с места. Это чудо остановило малодушных монахов. и они остались в монастыре, надеясь на помощь Божией Матери. Шведам казалось, что монастырь охраняет многочисленное воинство, и они от него убегали. Так Матерь Божия спасла монастырь и монахов от врагов.

Иностранные враги не могли взять монастырь, свои же атеисты в 1920 г. монастырь закрыли, а святую икону сделали экспонатом местного краеведческого музея.

Во время оккупации Тихвина в 1941 г. она была вывезена немцами в Псков и после долгих странствий в 1950 г. перевезена в Свято-Троицкий собор г. Чикаго (США). По завещанию настоятеля и хранителя иконы архиепископа Рижского Иоанна возвращение чудотворного образа в Россию должно было состояться, когда Тихвинская обитель возродится. В 2004 г. икона была торжественно возвращена на ее историческое место.

Празднование Тихвинской иконе Божией Матери установлено Православной Церковью 9 июля.

Своими святыми иконами Матерь воинов, решили бежать из монастыря и Божия со всех сторон окружает и охраняет нашу страну. Если мы будем жить



благочестиво, исполнять волю Божию, Его заповеди, то Матерь Божия никогда не оставит нас. Русь Святая будет процветать и укрепляться. О, если бы мы только не грешили, слушались и любили Бога! Как было бы всем нам хорошо.

Пресвятая Богородица, спаси нас!

Протоиерей Иоанн Монаршек

## KOXIIGI



Празднование иконе Божией Матери «Троеручица» установлено 11 и 25 июля.

Матерь Божия всегда помогала людям, попавшим в беду, больным и страждущим. В 9 веке за ревностное почитание и защиту святых икон императором Львом Исавром перед Дамасским

калифом был оклеветан в государствен- охрану иконы Самой Матери Божией. ной измене святой преподобный Иоанн Они возложили икону на осла, который Дамаскин. Калиф приказал отсечь кисть без погонщика пришел на Афон и остаруки Преподобного и повесить ее на новился перед Хилендарским монастырынке. К вечеру святой Иоанн выпросил свою отрезанную руку, приложил ее к суставу и стал молиться перед иконой Божией Матери. Он просил исцеления руки, которой писал книгу, прославляющую веру православную, иконопочитание. После долгой молитвы он задремал и во сне увидел Матерь Божию, обещавшую ему исцеление. Пробудившись от сна, святой Иоанн увидел, что рука цела и невредима. В благодарность за чудное исцеление он изготовил из серебра руку и приложил ее к иконе, после этого икона получила название «Троеручица». И еще написал благодарственную песнь Божией Матери «О Тебе радуется, Благодатная, всякая тварь».

Преподобный Иоанн ушел в монастырь Саввы Освященного и туда передал святую икону. Монастырь через некоторое время подарил икону святителю Савве Сербскому. Во время нашествия турок на Сербию христиане поручили

рем. Монахи поставили святую икону в соборе. Во время споров, кто будет настоятелем монастыря, Матерь Божия благоволила Сама принять настоятельство, и Ее святая икона заняла игуменское место в храме. С тех пор в Хилендарском монастыре избирается только наместник, а иноки по монастырскому обычаю, получают от святой иконы благословение на все послушания.

Пресвятая Богородица, исцели нас, наши руки, чтобы мы ими творили только добро. За правду страдали многие люди, за правду был распят Сам Бог — Господь наш Иисус Христос, за правду пострадал преподобный Иоанн Дамаскин, и мы за правду страдали и будем страдать. Но сила Божия, сила Божией Матери выше и больше, и Пресвятая Богородица никогда не оставит нас без Своей помощи.

Матерь Божия, спаси нас!

## ПВРЕОВВРХОВНЫВ АПОСТОЛЬ



«Во всю землю изыде вещание их, и в концы Вселенныя глаголы их» Пс. 18, 5

Сегодня Святая Церковь прославляет святых первоверховных апостолов Петра и Павла, которые больше всех Апостолов потрудились в устроении Святой Церкви. Церковь их назвала первоверховными как достойных всякой похвалы за труды апостольские. Мы, верующие люди, благодарны им за труды, болезни, скорби, гонения, бедствия и саму мученическую смерть, за все, что они претерпели, распространяя веру Христову и просвещая людей светом Христовых истин.

Святой апостол Петр был простым рыбаком из города Вифсаиды. Господь призвал его на апостольское служение, и за веру, ревность и преданность Господу он стал свидетелем многих тайн судеб Божьих. Он видел преобразившегося Господа, он был защитником Иисуса Христа в саду Гефсиманском, и, когда он исповедовал веру свою, что Христос есть истинный Сын Божий, Спаситель мира, Господь сказал ему: «Созижду Церковь Мою и врата ада не одолеют ее».

Святой апостол Петр проповедовал Евангелие среди иудеев в Иерусалиме, Самарии, Сирии, Асии, Вифинии, Понте, Галатии. Последним земным местом, где он проповедовал, был Рим. Там он был заключен в темницу и показал преданность и верность Господу. В 67 году от Рождества Христова святой апостол был распят на кресте вниз головой.

Предание Церкви говорит, что римские христиане просили апостола Петра укрыться от мучителей или выйти из города. И когда апостол Петр послушался их и пошел, то, подойдя к окраине города, увидел идущего ему навстречу Спасителя и спросил Его: «Куда Ты, Господи, идешь?» Господь ответил ему: «Иду, чтобы вторично быть распятым». Апостол Петр понял, что это было указание Господа прославить Его своей смертью, и вернулся в город, где был осужден язычниками на распятие. Петр считал себя недостойным

принять такую же смерть, как Господь, и просил, чтобы его распяли вниз головой. 12 июля это было исполнено.

При всем величии Петра, его святости и преданности Господу, однажды он проявил малодушие и во дворе первосвященника отрекся от Иисуса Христа, притом перед служанкой, женщиной. Он, конечно, омыл свое отречение, свой грех горячими слезами и покаянием и был восстановлен в апостольском звании и служении.

Апостол Петр написал несколько посланий к разным христианам, в которых говорил о вере и добродетельной жизни.

Апостол Павел родом из Киликийского города Тарса и до обращения своего был яростным гонителем христиан, сам искал их и предавал на мучение. Однажды, когда он шел в город Дамаск, чтобы преследовать христиан, на пути осиял его небесный свет, и был к нему голос: «Савл, Савл, что ты гонишь Меня?» — « Кто Ты, Господи», — спросил он. — «Я Иисус, Которого ты гонишь. Трудно тебе идти против рожна». Савл упал и ослеп и спросил: «Что повелишь мне делать?» Господь сказал ему: «Иди в город, и сказано будет тебе, что делать». Прибыв в город Дамаск, Савл нашел Ананию, который крестил его. Прозрев милостию Божиею, из гонителя он обратился в ревностного проповедника христианской веры.

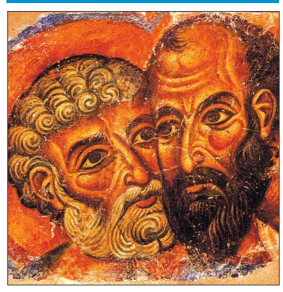
По повелению Бога он становится проповедником Евангелия среди языческого мира — в Малой Азии, в Греции, проходит пешком многие страны и города, стараясь везде посеять слово благочестия и привести людей ко Христу. Он проповедует Евангелие с пламенной ревностью и любовью, встречая яростное сопротивление языческого мира. За проповедь Евангелия он переносит скорби, гонения и всякие страдания. Вот как он сам об этом пишет: «Я гораздо более был в трудах, безмерно в ранах, более в темницах и многократно при смерти. От Иудеев пять раз дано мне было по сорока ударов без одного; три раза меня били палками, однажды камнями побивали, три раза я терпел кораблекрушение, ночь и день пробыл во глубине морской; много раз был в путешествиях, в опасностях на реках, в опасностях от разбойников, в опасностях от единоплеменников, в опасностях от язычников, в опасностях в городе, в опасностях в пустыне, в опасностях на море, в опасностях между лжебратьями, в труде и в изнурении, часто в бдении, в голоде и жажде, часто в посте, на стуже и в наготе. Кроме посторонних приключений, у меня ежедневно стечение людей, забота о всех церквах. Кто изнемогает, с кем бы и я не изнемогал? Кто соблазняется, за кого бы я не воспламенялся?» (2 Кор. 11, 23-29). Вот какая любовь ко Христу была у апостола Павла. Апостол Павел написал 14 посланий к христианам разных городов и стран, в которых содержится учение Святой Церкви на разные темы.

Совершая свое апостольское послушание, Петр и Павел пережили много скорбей, болезней и всяких опасностей. Они были самыми великими во всех добродетелях, однако Бог Своим Промыслом допустил, чтобы и они согрешили. И это было для нашего назидания, чтобы каждый помнил, что, даже находясь на высокой ступени своего духовного развития, можно согрешить и низко пасть. Надо всем и всегда надеяться только на помощь и милость Божию. И хотя они согрешили, но Бог им даровал Свою милость и возможность покаяться и принести достойные плоды покаяния.

Ровно через год после мученической смерти апостола Петра мученически закончил свою земную жизнь и апостол Павел, поэтому Святая Церковь совершает их память в один день.

Протоиерей Иоанн Монаршек

## RENNERES ATOVIAGE RENEATE ELOACENAS



«Вот, Я посылаю вас, как овец среди волков: итак, будьте мудры, как змии, и просты, как голуби» (Мф. 10, 16). С этой заповедью Господь Иисус Христос обращается к Апостолам, посылая их на проповедь Евангелия. Он не скрывает от них опасностей, грозящих им со стороны врагов Его Царства. Попасть в их среду так же опасно, как опасно овце попасть к волкам. Враги Царства Христова с волчьей свирепостью, прикрываемой иногда видом овечьей тихости, готовы уничтожить Царство Христово и стереть с лица земли проповедников его.

Как же должны поступать эти проповедники среди таких врагов? Со змеиной мудростью и голубиной простотой. Что же общего между мудростью змеи и той мудростью, которая заповедуется Апостолам в виду врагов их проповеди?

Четвероногие имеют ноги и могут убежать от врагов, птицы имеют крылья и могут улететь. У змеи нет ни ног, ни крыльев, зато у нее есть мудрость, при помощи которой она не только защищает себя, но и сама может нанести вред и даже смерть. Когда Христос Спаситель заповедует Апостолам подражать змеям в мудрости, Он внушает им не чтобы они с ловкостью вредили своим врагам, не щадя и самой жизни их, — нет, этого не мог внушать Тот, Кто заповедал любить врагов и благотворить им. Христос хочет, чтобы Апостолы при встрече с врагами соблюдали свойственную змеям осторожность и не подвергали свою жизнь опасности. Не береги они себя, кто тогда стал бы возвещать слово истины?

Простота голубиная означает, что Апостолы, не давая себя в обиду, и сами никого не должны обижать. Против козней врагов и их тлетворных учений они должны восставать и других защищать, но держа себя к врагам с простосердечием, кротостью и благодушием, подражая голубям, которые среди птиц также кротки, смирны и чужды лукавства, как овцы среди четвероногих.

Такими являли себя после Апостолов и истинные пастыри Христовы — Святители. Будучи правилом веры и образом кротости, они в то же время со змеиной мудростью следили за волками и оберегали от их нападений стадо Христово.

Священник Василий Нечаев



### CARAD CAARULIY U ROGYRAALULIY 19 ANACTAAAR YNAUHUM II DYYNDANDHUM

13 июля Святая Церковь прославляет всех двенадцать святых апостолов. Когда Господь призвал их к апостольскому служению, они оставили свои дома и занятия и последовали за своим Учителем и Господом. За великие подвиги, труды по благовестию Христа, они все были мученически убиты. Одни из них были распяты, другим отрезали головы, кого-то проткнули копьем. Один святой апостол Иоанн Богослов умер своей смертью, но претерпел множество страданий. Теперь все они удостоены великой чести на Небе, где окружают Престол Божий.

Наша Святая Церковь имеет свои свойства. Одно из них — наша Церковь является апостольской, так как она непрерывно и неизменно сохраняет учение от Апостолов, преемство Даров

Святого Духа через священное рукопо- ство веры и познания Сына Божия, в ложение. Это свойство Святой Церкви учит нас твердо держаться учения и предания Апостолов и удаляет от всех лжеучений, не имеющих основания в учении святых апостолов.

Апостол Павел говорит: «Темже убо, братия, стойте и держите предания, которым вы научены или словом, или посланием нашим» (2 Сол. 2, 15).

В Святой Церкви важно то, что она имеет иерархию, которая ведет свое начало от Христа и святых апостолов с тех пор, как на них сошел Дух Святой в день Пятидесятницы. Он поставил одних Апостолами, других Пророками, иных Евангелистами, иных пастырями и учителями к совершению святых, на дело смирения, для созидания Тела Христова, доколе все придут в един-

меру совершенного, в меру полного возраста Христова» (Еф. 4, 11-13).

Святые апостолы, приняв Духа Святого, проповедовали Евангелие всем народам. Они созидали нашу Святую Церковь, показали нам пример, как правильно исполнять Евангельские истины; что делать, чтобы исполнить волю Божию и спастись? С жизни и трудов святых апостолов начинается бытие Святой Церкви, и мы, конечно же, должны читать и исполнять их послания в своей жизни.

Прославляя сегодня святых апостолов, мы просим их молитвенной помощи: «Все святые апостолы, молите Бога о нас!»

стр. 13

АФОН

### СТАРЕЦ ПАИСИЙ СВЯТОГОРЕЦ

12 июля 1994 г., в праздник святых первоверховных апостолов Петра и Павла, упокоился о Господе один из самых уважаемых греческих старцев и духовных светил греческого народа ХХ века — схимонах Паисий Святогорец, известный своими духовными наставлениями и подвижнической жизнью.



Посетили однажды священную обитель Цутлумуш три друга: один был депутат А., другой врач и третий адвокат. В монастыре они знали иеромонаха Н., который и принял их. Друзья сказали ему, что хотят познакомиться со старцем Паисием, потому что «слышали о нем много хорошего, и слухи о нем распространяются верующими». Отец Н. вывел их из обители и показал им, где примерно была келия Старца и как им идти. Они стали спускаться по тропинке, ведущей к келии Старца, и любопытство разбирало их. Вскоре они подошли к проволочной изгороди и ударили в маленькое било. С нетерпением ждали они, когда откроется дверь. И вот она открылась, и появился старец Паисий. Медленно идя к калитке и улыбаясь, он сказал им: «Добро пожаловать депутату, врачу и адвокату!» Друзья, смущенные этим и удивленные, вмиг убедились, что все слышанное ими о Старце было чистой правдой. Старец провел их во двор, посадил на стоявшие во дворе пни, затем угостил их и попросил подождать немного, так как он был занят.

Отец Н. был во дворе монастыря, как вдруг видит запыхавшихся от спешки двоих из них, возвращающихся в монастырь. Он с недоумением спросил их: «Почему вы так быстро вернулись? Не нашли Старца?» — «Нет, мы нашли его». — «А где А. (депутат)?» — «Он остался у Старца, а мы ушли». – «Почему ушли?» - «Отец Н.! Когда старец открыл нам, то, видя нас в первый раз, сразу сказал: "Добро пожаловать депутату, врачу и адвокату". Как только мы услышали это, на нас напал жуткий страх. И стала обличать совесть. Понимаете, врач может сделать аборт, брать деньги и тому подобное, а адвокат, может, совершил какую несправедливость, например, оправдывал виновного, брал взятки и тому подобно. Испугавшись, как бы Старец не вывел нас на чистую воду, мы, улучив удобный момент, когда он пошел в келию, ушли оттуда!»

Священник Дионисий Тацис

## циротко небесно

Продолжение. Начало в № 2, 2015 г.

«Покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное» (Мф. 4, 17)

В Святой Церкви незримо и непрерывно пребывает Глава ее — Господь Иисус Христос; с ней неразлучен Дух Святый со всеми дарами Своей благодати, какие Он раздает через нас, грешных служителей Церкви, всем верующим, жаждущим и алчущим небесной пищи, без которой не может жить ни одна живая душа.

Господь Иисус Христос оставил в основанной Им Церкви все богатства истины, все сокровища света. Это богатство составляет Его Божественное слово, евангельское, апостольское, пророческое, ветхозаветное и новозаветное, в котором Господь Бог открывает нам все тайны прошлой жизни мира и все тайны будущей жизни мира, не указывая лишь времени второго пришествия Господа Иисуса Христа, о чем ведает только Один Господь.

И мы, взирая на священные страницы слова Божия, оборачиваясь назад, видим величественную картину сотворения мира, видимого и невидимого, Всемогущим Богом, видим счастливых и блаженных первых людей, видим и мрачную картину распространения греха по всему лицу земли смрадными, зловонным ручьями. Видим мы на страницах Библии, как в этой греховной тьме, словно яркие звезды на небе, святые ветхозаветные праведники сияют своей верой, целомудрием, смирением, терпением: Авраам, Исаак, Иаков, праведный Ной, великие вожди иудейского народа — Моисей, Иисус Навин, царь и пророк Божий Давид, пророки Исаия, Иеремия, мученики Маккавеи. Эти носители веры и правды Божией среди развращенного, греховного ветхозаветного мира сумели сохранить всю чистоту своей веры, своей любви к Богу, потому что жили верой в ожидаемого Спасителя мира. Мы слышим слухом своей веры со страниц Библии голос Божий, обещающий еще первым людям после их греха, что «Семя Жены» — Тот, Кто будет рожден Женою, — сотрет главу змия, победит диавола.

В слове Божием открываются перед нами священные картины земного подвига Господа Иисуса Христа. Мы знаем со страниц Евангелия, как Господь Иисус Христос трудился ради нас, проповедывал, звал людей в Свое Небесное Царство. Мы видим, сколько Он перенес злобы и клеветы человеческой и как Он понес кровавую смерть ради нашего спасения. С благоговейным трепетом, очами своей веры, мы взираем на Его Воскресение и славное Вознесение на Небо. На страницах Евангелия мы видим открытое перед нами будущее. Господь ничего не скрывает от нас, Своих детей. Ведь, по Его словам, мы не рабы Его, которым Господин не открывает Своих мыслей, а друзья и дети. Он говорит нам о том, что придет время и Сын Божий вторично явится на нашей грешной земле, но не в уничиженном виде Вифлеемского Младенца или безприютного скитальца, каким Он был в первом Своем пребывании на земле, а придет в славе Своей, окруженный Ангелами, придет для того, чтобы судить живых и мертвых и открыть новую жизнь. Вместо той земли, по которой мы ходим, и того неба, которое мы созерцаем своими телесными очами, будет новая земля и новое небо, и сойдет с небес, по слову святого Иоанна Богослова, новый нерукотворенный Иерусалим (Откр. 21, 1-2).

Вот эти сокровища истины и света в слове Божием оставлены Господом Спасителем в Его Святой Церкви; ей Он вручил это Свое слово, чтобы Церковь берегла каждую букву, каждую йоту Божественного Откровения, проповедывала

слово Божие людям, звала их спешить, пока мы еще живы, спасать свои души и готовить себя к Царству Небесному, у врат которого ожидает всех нас после земного пути Хозяин Неба и Земли — Сам Господь Иисус Христос.

Спаситель вручил Своей Церкви сокровища радости. В ограде ее Он дарует прощение и самому тяжкому грешнику, когда он плачет о своих грехах. Здесь Он подает нам все новые и новые силы для нашего вечного спасения. Здесь, в Святой Церкви, преподается то, что делает людей и на земле счастливыми: здесь проповедуется через слово Божие любовь, как основной закон человеческих взаимоотношений, та любовь, которая, по слову Апостола, «не завидует, не превозносится, не гордится, не раздражается, не мыслит зла, все переносит» (1 Кор. 13, 4-7).

Главная добродетель членов Церкви Христовой — смирение и терпение; главное их достоинство — чистота сердца; главное отличие — самоотвержение. И потому, с явлением этого преддверия Царства Небесного на земле, в Церкви Христовой процвели безчисленные добродетели, и она просияла великим множеством носителей святости, духовного совершенства, нетленной красоты.

Господь завещал Своей Церкви Христовой сокровища мира, «который превыше всякого ума» (Флп. 4, 7). Этот мир состоит в примирении с Богом, в чистой совести, в крепкой, несомневающейся надежде и в сыновней дерзновенной молитве Небесному Отцу.

В Царство Небесное мы все призваны от самого своего рождения, от святых минут нашего Крещения. И мы должны чаще обращать внутрь себя свой духовный взор и спрашивать самих себя: достойные ли мы сыны Церкви Христовой, носим ли мы в себе истинную веру, ощущаем ли мы в себе самих мир и покой совести, приносят ли наши труды над спасением своей души те плоды, о которых говорит святой Апостол: «любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание» (Гал. 5, 22-23)? Носит ли наше сердце жажду жить со Христом и умирать с Ним?

Вот и хочется, дорогие мои, еще раз напомнить всем вам о нашем общехристианском священном долге: надо искать в слове Божием света духовного, освещающего наш жизненный путь; надо трудиться над спасением своей души путем искреннего покаяния, слез и сердечных воздыханий; надо очищать, освящать и обновлять свой безсмертный дух Святыми Таинствами церковными, приступая к ним с верою, благоговением и страхом Божиим. Надо искать, прежде всего, тех небесных и нетленных сокровищ, каких не могут отнять от нас ни болезни, ни скорби, ни испытания, ни сама смерть, ибо с этим богатством, с этим сокровищем мы уйдем в Царство будущего века. Надо искать радости о Духе Святом в молитве в храме Божием и в своем домашнем молитвенном уголке. Надо стремиться к теснейшему общению со Христом через причащение Святых Его Таин.

Спаситель говорил: «Царство Небесное приблизилось». Мы все стоим у его порога. Если даже иные из нас проживут и несколько десятков лет на земле, то что эти десятки лет значат в сравнении с нескончаемой вечностью? Потому и можно сказать, что все мы стоим у порога смерти, все мы стоим у дверей Царства Небесного, которое близко ко всем нам.

Да не будет безплодной для этого будущего счастья наша земная жизнь! Дай Бог, чтобы двери Царства Небесного не затворились ни перед кем из нас, чтобы, войдя в эти открытые двери, все мы пребывали со своим Сладчайшим Господом навеки

Митрополит Крутицкий и Коломенский Николай

## пример блягочестивой семейной жизн

Память святых благоверных кн. Петра и кн. Февронии — 8 июля

Господь, благословляя первую чету — Адама и Еву, сказал им: они получат Божие благословение нения успокоились. Муромские пра-«...плодитесь и размножайтесь, и наполняйте землю, и обладайте ею» (Быт. 1, 28). Это была первая заповедь, это было благословение Божие, замечательные примеры благочестикоторое принесло им семейное вой семейной жизни. Святые благосчастье. Адам и Ева очень любили друг друга и радость семейной жизни Феврония показывают нам замечанаходили в этом Божием благословении. Никогда не было у них мыслей бросить друг друга, обидеть и не помочь друг другу. Многие из ветхозаветных и новозаветных правелников подражали Адаму и Еве — берегли свою любовь, берегли друг друга и любивая девушка. Князь полюбил ее в этом находили радость жизни.

Человеку тяжело жить на земле, где много скорбей, болезней и непри- князю объявили, что он должен ее ятностей. И супругам Промыслом оставить. Князь Петр отказался оста-Божиим дается возможность облег- вить свою жену, и супругов изгнали. чить эти жизненные трудности и Феврония утешала мужа и говорила,

помнить, что счастье и радость при- Когда в Муроме случилось нестроеходят к людям, если есть Божие бла- ние, бояре настояли на том, чтобы гословение. Вступая в брак, молодые Петр вернулся вместе со своей люди желают себе и своей семье счастья, и оно может быть у них, если словил, и князь вернулся, и все волчерез Таинство Святой Церкви — Таинство Венчания.

В истории нашей церкви есть верные князь Петр и княгиня тельный пример любви, верности, целомудрия. Так верно жили, что даже почили в один день.

Благоверный князь Петр в молодости страдал от тяжкой болезни, и вылечила его красивая, умная, трудои вскоре женился на ней. Феврония была из простых, бедных людей, и болезни в семейном союзе. Важно что Бог не оставит их в бедности.

женой и стал их князем. Бог благоведники проводили примерную благочестивую жизнь. В преклонных летах они приняли монашество с именами Давид и Евфросиния. Почили они в один день — 8 июля 1228 года и по завещанию похоронены в одном гробе.

Святые благоверные князь Петр и княгиня Феврония были примерными супругами, поэтому уже много лет к ним обращаются молодые люди с молитвой о семейном счастье. Чистота, верность, любовь и Божие благословение через Таинство Святой Церкви приносят молодым семьям счастье, много хороших, здоровых детей и много лет жизни.

Вступая в брак, молодые люди, венчайтесь и подражайте святым Петру и Февронии.



## KHORD KIATKRD OR TOR HORKE



18 июля — обретение честных мощей преподобного Сергия, игумена Радонежского

Всегда и по всей земле были и есть святые люди, иначе уже и жизни не было бы на земле. Святые — это избранные, послушные Богу люди, это люди чистые душой, совестью и телом, это те, которые ищут Царства Божия и правды Его.

Живя на нашей благословенной земле недалеко от Свято-Троицкой Сергиевой Лавры, мы даже не представляем, близ какой святыни мы находимся. Святая Троицкая обитель основана и построена великим русским святым — преподобным Сергием Радонежским и его учениками и является великой святыней для всего православного мира. К сожалению, многие люди даже не были там и понятия не имеют об этом святом благодатном месте, хотя, возможно, и полмира изъездили и видели немало святынь.

В святой Лавре преподобного Сергия находятся его святые мощи, которые были обретены в 1422 году при преподобном игумене Никоне. Это было смутное время, Москва подвергалась нашествию татарских орд, Троицкий монастырь был ограблен и сожжен, преподобный Никон с братией скрылись в лесах. Накануне этого страшного события преподобный Сергий явился Никону и сообщил о надвигающемся бедствии, а также сказал и о восстановлении обители, ее процветании и будущей славе. Лавра, подобно Самому Христу, должна была пройти свой путь и через страдания и испытания войти в славу свою.

Перед строительством нового храма на месте сожженного деревянного преподобный Сергий явился одному верующему, благочестивому человеку и велел сказать игумену и братии: «Зачем оставляете меня столько времени во гробе, в воде, под землей?» И, когда копали под фундаментом нового храма рвы, были обнаружены святые мощи преподобного Сергия. Они были поставлены в храме Святой Троицы, где находятся до сих пор.

На первом месте в нашей Церкви почитается Святая Троица. Ей посвящаются храмы и монастыри. Такое почитание Бога, в Троице прославляемого, началось со святой равноапостольной княгини Ольги, которая построила храм во имя Святой Троицы. Преподобный Сергий учил о Святой

Троице и в молитвенном подвиге особенно восходил к Триипостасному Богу в Богоуподоблении и Богообщении своей чистой и святой жизнью. Преподобный сам стал обителью Святой Троицы и в честь Живоначальной Троицы построил храм и святую обитель, для которой преподобный Андрей Рублев написал икону Святой Троицы.

Духовная школа преподобного Сергия охватила всю землю Русскую, множество монастырей, которые были основаны им и его учениками. Эти святые обители просвещали Русский народ и освящали землю Русскую. А сотни учеников преподобного Сергия, среди которых были преподобные Никон, Михей, Стефан Махричский, Авраамий Чухломский, Афанасий Серпуховской, Никита Боровский, Феодор Симоновский, Ферапонт Можайский, Андроник Московский, Савва Сторожевский, Димитрий Прилуцкий, Кирилл Белоезерский и многие другие, проповедовали Святую Троицу, учили людей святой вере, молились за них и благословляли их. Многие современники преподобного Сергия видели его жизнь и слышали его проповеди. Видя его простоту, смирение, доброту, чистоту душевную, они учились у него, подражали ему и учили других этим добродетелям. По сей день к преподобному Сергию приезжают люди со всего мира, чтобы получить его благословение и научиться прославлять Святую Троицу.

Духовная помощь Игумена земли Русской явная и великая. Многие от его святых мощей получают исцеление, просвещение и помощь в житейских нуждах. Когда мы, будучи студентами, жили и учились в Лавре, мы каждый день и по несколько раз приходили под благословение к Преподобному, особенно во время экзаменов. Преподобный Сергий всегда нам помогал. Придешь, бывало, к его святой раке, попросишь его помочь сдать хорошо экзамен — и всегда после таких молитв получали отличные оценки. Во время учебы нам было тяжело потому, что безбожная власть за нами следила и старалась выгнать нас из духовных школ. А Преподобный всегда защищал нас и помогал.

Когда я получил благословение священноначалия строить храм, то старался подражать преподобному Сергию, и строящиеся храмы в Пушкино и Королеве были посвящены Святой Живоначальной Троице. Во время строительства храма в Королеве часто не хватало средств для зарплаты, на стройматериалы — и опять помогал Преподобный. Приезжал в Троицкую обитель и у его святых мощей молился и просил вскоре находились добрые люди — жертвователи, которые давали нужную сумму. Так было очень часто, пока храм не построился. С какой бы доброй молитвой ни приходил к Преподобному, он всегда помогал и помогает.

Мы помним историю, как Преподобный спасал нашу страну от польских врагов, как благословлял на защиту родного Отечества Димитрия Донского и двух монахов на войну с татарами. Думаю, что всегда при нашествии врагов своими святыми молитвами преподобный Сергий помогал и защищал нашу землю и Святую Церковь.

В Лавре преподобного Сергия избирались патриархи нашей Церкви и находили там место упокоения, проходили замечательные события нашей Святой Церкви.

18 июля в Лавре — великий праздник. Убежден, что преподобный Сергий — великий Святой нашей Церкви. Это носитель благодати Божией, молитвенник и просветитель нашего народа. Думаю, что тысячи молодых людей, живя под его святым покровом, стали добрыми пастырями и служителями Святой Русской Церкви. Можно только радоваться и благодарить Бога, что мы живем так близко от великого Святого. Советую всем посещать обитель преподобного Сергия, чтобы получать от него благословение и вразумление, чтобы стараться жить так же праведно и свято, как жил он, так же любить свою Родину и друг друга, как любил он. Просто прочитайте его Житие и всячески старайтесь подражать великому русскому Святому. Преподобный отче Сергие, моли Бога о нас!

Протоиерей Иоанн Монаршек

## ЗНАМЯ ПРЕПОДОБНОГО СЕРГИЯ РАДОНЕЖСКОГО

Высшим!

Если пламенный облик его общечеловечен, то дело, сложенное им, есть дело строения Государства Русского. На всех поворотных пунктах истории России, при всех потрясениях, обрушивавшихся на Землю Русскую, неизреченная мощь Преподобного и твердыня духовной культуры, им заложенная, стоят нерушимым оплотом сил духовных.

Мы видели, как на протяжении столетий мощь Преподобного неотступно питала и хранила любимую им Землю Русскую. Но история повторяется, и кто может сказать, что наступившие с началом XX столетия годы развала, гонения и кощунственного разрушения святынь снова не сменятся великим, еще небывалым духовным подъемом, который в стихийности своей превысит все до него бывшие подвиги?

«Одним из отличительных признаков великого народа, говорит русский историк В.О. Ключевский, — служит его способность подниматься на ноги после падения. Как бы ни было тяжко его унижение, но пробьет урочный час, он соберет свои

растерянные нравственные силы и воплотит их в одном великом человеке или в нескольких великих людях, которые и выведут его на покинутую им, временно, прямую историческую дорогу».

Через многие тяжкие испытания прошла Земля Русская. но все они лишь послужили к ее очищению и возвеличению – так было, так будет. Сильна Россия мощью светоносного вождя и хранителя своего — преподобного Сергия! Кто может сказать, что мощь его, неотступно стоящая на дозоре, не ждет срока, записанного в скрижалях небесных? Уже неизреченные касания его достигают многие сердца, и трепещут они в радостном предчувствии новой зари...

Пробьет час, свыше предуказанный, и народ Земли Русской в порыве любви пламенной к Родине своей, в подвиге духа, подымется под стягом Преподобного против безбожных за Святыню Отечества, за достоинство свое, за благо народов!

ОТЧЕ СЕРГИЕ, ДИВНЫЙ, С ТОБОЮ ИДЕМ, С ТОБОЮ победим!

Журнал Московской Патриархии, 1992 г.

### ДОБРОДЕТЕЛИ ПРЕПОДОБНОГО СЕРГИЯ

Однажды Преподобный Сергий ночью вошел в церковь, собираясь петь заутреню. Когда он начал пение, внезапно стена церкви расступилась, и вошел видимым образом сам дьявол со множеством воинов бесовских, - вошел он не дверьми, но как вор и разбойник. Бесы бросились на Блаженного, желая убить его, они так говорили ему: «Беги, уходи отсюда и не оставайся больше здесь, на этом месте; не мы напали на тебя, но скорее ты напал на нас. Если же ты не убежишь отсюда, не быть тебе живым: мы растерзаем тебя, и ты умрешь в наших руках».

Преподобный Сергий, вооружась молитвой к Богу, начал говорить так: «Да воскреснет Бог, и исчезнут враги Его, и да бегут от лица Его все ненавидящие Его. Как рассеивается дым, так и они пусть исчезнут: как тает воск от огня, так да погибнут грешники от лица Божиего, а праведники да возвеселятся». И тотчас дьявол со своими бесами сделался невидим, и все безследно исчезли и пропали. Преподобный же горячо возблагодарил Бога.

К преподобному Сергию имел обыкновение приходить медведь, чтобы взять немного съестного на пропитание себе. Преподобный выносил зверю из своей хижины маленький кусок хлеба и клал его или на пень, или на колоду, чтобы зверь, когда придет, по своему обычаю, нашел бы для себя готовую еду, и медведь брал хлеб в пасть и уходил. Когда хлеба не хватало и пришедший, по обыкновению, зверь не находил приготовленного для него привычного куска, он долгое время не уходил. Если же у Преподобного был лишь один кусок хлеба, то и тогда он делил его на две части, чтобы одну часть оставить себе, а другую отдать этому медведю. В то время в пустыне у Сергия не было разнообразной пищи, но только хлеб и вода из источника, бывшего там, да и то понемногу, часто у Святого и хлеба на день не было, и в такие дни оставались голодными и сам Святой, и зверь. Иногда Блаженный не заботился о себе и оставался голодным, бросив свой единственный кусок хлеба медведю, потому что Преподобный предпочитал скорее не есть в тот день и голодать, нежели обмануть зверя и отпустить без еды. Медведь привык приходить к преподобному Сергию не один или два раза в день, но по многу раз ежедневно, и это продолжалось более года.

Блаженный с радостью терпел все посылавшиеся ему испытания, за все благодарил Бога, не огорчался и не унывал в трудностях, ибо он приобрел мудрость и великую веру в Бога.

Никто не знал о его скрытой от людских глаз суровой, добродетельной жизни, о ней ведал Один Бог. Некоторое время спустя начали посещать Святого монахи, сначала по одному, потом по два, а иногда по три. Припадая к стопам Преподобного, они молили его, говоря: «Отче, прими нас, мы хотим жить вместе с тобой на этом месте и спасти свои души».

Преподобный Сергий, убедившись в их вере и усердии, удивился и сказал: «Я с радостью принимаю вас, только пусть каждый сам потрудится выстроить для себя келию. Но да будет вам известно: если вы пришли в эту пустыню, чтобы здесь остаться, если хотите жить со мной на месте этом, если вы пришли служить Богу, приготовьтесь терпеть скорби, беды, печали, всевозможные несчастья, нужду, лишения, бедность и недосыпание. Если вы желаете служить Богу и для этого пришли, отныне предуготовьте ваши сердца не к пище, не к питью, не к покою, не к безпечности, но к терпению, чтобы претерпеть всякое искушение, беду и печаль. Приготовьтесь к тяготам, постам, духовным подвигам и ко многим скорбям, многими скорбями надлежит нам войти в Царствие Божие».

Когда блаженный Сергий сказал им все это, они с радостью и с усердием обещали: «Все, что ты повелел, сделаем и ни в чем тебя не ослушаемся».

Каждый из них построил для себя отдельную келию, и жили они для Бога, глядя на жизнь святого игумена и ему по мере сил подражая. Преподобный Сергий, живя с братьями, терпел многие лишения и совершал великие подвиги и труды постничества. жил суровой аскетической жизнью. Добродетели его были таковы: голод, жажда, бдение, сухоядение, сон на земле, чистота душевная и телесная, молчание уст, умерщвление плотских желаний, труды телесные, смирение нелицемерное. непрестанная молитва, благоразумие, совершенная любовь, бедность в одежде, память о смерти, кротость с тихостью, постоянный страх Божий...

«Преподобный Сергий Радонежский»

## **У ТРОИЦЫ**



Слышится мне впросонках прыгающий трезвон, будто звонят на Пасхе. Открываю глаза — и вижу зеленую картинку: елки и келейки и преподобный Сергий, в золотом венчике подает толстому медведю улебен

- У Троицы я, и это Троица так звонит, и оттого такой свет от неба, радостно-голубой и чистый. Утренний ветерок колышет занавеску, и вижу я розовую башню с зеленым верхом.
- Проспал обедню-то, говорит Горкин из другой комнаты, а я уже приобщался, поздравь меня!
  - Душе на спасение! кричу я.
- В Лавру сейчас пойдем. Сказал батюшке про тебя...

Спрашиваю: — Он Святой?

- Святой это после кончины открывается. Пойдет в народе разговор, чудеса-исцеления пойдут... Так народ тоже не заставишь за Святого-то почитать. Вот Сергий преподобный... весь народ его почитает, Угодник Божий! Стало быть заслужил... прознал хорошо народ, сам прознал, совесть ему подсказала.
- В Святых Воротах заходим в монастырскую лавку. Отец покупает мне образ Святой Троицы в серебряной ризе, и говорит:
  - Это тебе мое благословение будет.
- Я не совсем понимаю благословение... для чего? Горкин мне говорит, что великое это дело.
- Отца-матери благословение опора, без нее ни шагу... как можно! Будешь на него молиться, папеньку вспомянешь помолишься!

Еще прохладно. У Золотого Креста пьют воду богомольцы. Пьем и мы. Смотрим — везут расслабленного. У парня руки лежат крестом. В народе кричат:

— Пустите, болящего привезли!

Старухе дают кружку. Она крестится, отпивает и прыскает на парня. Он тоже крестится.

Все кричат:

— Глядите, расслабный-то ручку поднял, перекрестился!

Велят поливать на ноги. Парень дергается и морщится и вдруг — начинает подниматься!

Все кричат:

Гляди-ка, уж поднялся!.. ножками шевелит...
 здоро-вый!..

Приподнимают парня, подсовывают под спину сено, хватают под руки, крестятся. И парень крестится и сидит! Плачет над ним старуха. Все кричат, что чудо живое свершилось. Горкин советует старухе:

— К мощам, мать, приложи... и будет тебе по вере. В соборе полутемно. В темных рядах иконостаса светятся золотые венчики. А по стенам — древние Святые, со строгими ликами. Желтые огоньки свечек играют на серебре и золоте. Отец берет меня на руки. Я рассматриваю лампады на золотых цепях. На поднятой створе раки из серебра я вижу образ Угодника: Преподобный благословляет нас. Прикладывается народ. И непрестанно поют-поют:

Преподобный отче Се-ргие... моли Бо-га о на-ас!..

И.С. Шмелев. Богомолье. (Отрывок)

## непеснам милфетына



В 1945 году на нашу истерзанную землю пришел мир — закончилась война. Сердца верующих с горячей благодарностью обратились к родной и тоже истерзанной Церкви — люди благодарили Господа и Матерь Божию за избавление от врагов, за оставшихся в живых близких, скорбели о погибших. Открывались и восстанавливались храмы, монастыри — и измученный народ потянулся к угасшим было источникам тепла и света — только там душа человеческая могла отогреться и успокоиться.

Была открыта и Свято-Троицкая Сергиева Лавра. Отовсюду стали стекаться паломники — люди шли поклониться преподобному Сергию Радонежскому, многие хорошо понимали, что освобождение России — это и неусыпное заступничество преподобного Сергия, который при жизни своей неустанно молился о многострадальной нашей стране и вот уже 600 лет хранит и оберегает ее.

Больше двух недель добиралась Нина, так звали одну из паломниц, в Сергиев Посад (тогда это был Загорск) из далекой Сибири. Пересадки, ночевки на вокзалах, волнения — только бы увидеть ее, эту Лавру и преподобного Сергия. Нина так много слышала об этом монастыре, о чудотворце отце Сергии. Сколько людей утешились у святых мощей Преподобного! Нина с большим трудом собрала деньги на дорогу, едва хватило на билет в один конец. То, что осталось, — рубли, трешки, несколько пятерок — только на хлеб. Как ехать обратно? Как-нибудь.

Нина вышла из поезда. По перрону шли люди с мешками, чемоданами. У кого же спросить? Она медленно пошла вниз по улице и вдруг увидела Лавру. Стены, купола, кресты — город на горе. Она смотрела и не могла насмотреться. Она даже представить себе не могла, что на свете есть такая красота.

Почти весь отпуск она провела в Лавре. Троицкий собор, святые мощи преподобного Сергия, богослужения — это было какое-то безконечное счастье. Она первая приходила и последняя уходила из Лавры.

А воздух здесь какой — сладкий! А какое здесь небо, отче Сергие! Нина истратила оставшиеся у нее деньги в первые же дни. Хорошо запомнила, как разменяла последний рубль. В тот же день, возвращаясь вечером на ночлег, она с отчаянием думала: «Расплачиваться нечем, попрошусь постирать, полы мыть, огород копать, все, что угодно, только бы не выгнали».

Рано утром, собираясь в Лавру, Нина машинально сунула руку в карман кофты — какие-то бумажки, она быстро достала их — деньги. Рубли, трешки, несколько пятерок. Было раннее утро. Тишина. В доме все спали. Нина, онемев от ужаса, смотрела на деньги, которых не было и быть не могло — она вчера истратила последний рубль. Но вот же они лежали перед ней, те же самые, которые она так экономила все эти дни.

Ишь, ранняя птичка, — услышала она за спиной.
 Это хозяйка встала и вышла из комнаты, хлопнув дверью.
 От движения воздуха деньги разлетелись, и Нина бросилась собирать их.

Это не сон. Они настоящие. Она все рассматривала их, даже понюхала. Деньги как деньги. Теперь ей стало жутко. Вдруг ее осенило: «Отче Сергие! Как же это? Откуда? Господи Боже мой, это же Ты».

Она оцепенела от ужаса. Она словно стояла на самом краю бездонной пропасти и никак не могла туда заглянуть — дух захватывало.

«Господи, мне страшно, Господи, я очень нехороший человек, я недостойна этого, Господи, за что мне такое счастье... Отче Сергие, это ты умолил Его, отче Сергие, как Он любит меня, ничтожество, что же мне делать, я ничего не

В 1892 году, во время крестного хода в Троице-Сергиевой Лавре по случаю 500-летия со дня кончины преподобного Сергия Радонежского, архиепископ Ярославский Ионафан лично созерцал чудесное явление самого преподобного Сергия. Об этом в келиях Лавры он рассказывал так: «Во время крестного хода я видел, как впереди чудотворного образа Преподобного шествовал чудный старец в схиме. Вид его был столь благолепен для глаз, приятен и сладостен для сердца, что я до сих пор не могу забыть его. Не скажете ли вы мне, кто этот схимник и как его имя?» Наместник ответил ему, что в обители сейчас есть только один схимник, который никак не мог участвовать в крестном ходе по своей старости.

Тогда много дивились рассказу архиепископа и заключили, что виденный им был не кто иной, как сам преподобный Сергий, открывшийся смиренному сердцем и очами праведному архипастырю.

«Троицкие цветки с луга духовного»

понимаю, ведь не было денег, отче Сергие! Я боюсь!»

Неожиданно страх исчез. Вместо него — безоглядная детская радость, благодарность, горячие слезы. Она гладила деньги, целовала их, внутри у нее все дрожало и трепетало.

Весь день она провела между небом и землей. Ей даже казалось, что вот так и умереть можно или взлететь — она совершенно не чувствовала своего тела, сделалась как будто невесомая и прозрачная.

Самое главное — как же теперь тратить эти деньги? Это просто невозможно. Она купила только свечи.

Вечером, выходя из Лавры, Нина увидела у ворот молоденькую нищенку с крошечным ребенком. Рука протянута. Нина прошла мимо, остановилась. Что же делать? Неужели отдать эту святыню? Отче Сергие!

Господи, что же это со мной, ведь это я, нищая, голодная, без всякой надежды — и Ты Сам дал эти деньги. И вот теперь я, нищая, жалею отдать такой же, как я. Господи, что же это со мной? Ведь это Ты стоишь и просишь у меня. Это же Ты, Господи.

И если бы нищих было много, Нина, не задумываясь, отдала бы все свои чудесные деньги. Она вдруг поняла, что если не будет отдавать их, если пожалеет, то они исчезнут, — Господь немедленно отнимет у нее Свой драгоценный дар. Отче Сергие, это ты меня вразумил.

Денег ей хватило на несколько дней — милостыня, ночлег, свечи, хлеб. Истратив последние деньги, Нина всю ночь не сомкнула глаз, молилась, очень боялась, что Господь прогневался на нее. Потом и молиться уже не могла — у нее не было ни слов, ни чувств.

На мітювение она забылась сном. Когда открыла глаза, то, перекрестившись: «Господи, Твоя воля», на цыпочках подошла к своей кофте и, затаив дыхание, приготовилась к самому худшему. И, не веря своим глазам, она, дрожа и плача, опустилась на колени и плакала долго-долго, прижимая к груди несказанное сокровище, небесную милостыню — рубли, трешки, несколько пятерок — безценный дар Владыки мира ей, жалкой и ничтожной рабыне.

Закончился отпуск, и Нина, купив билет на те же чудесные деньги, уехала домой, так никому ничего и не сказав. Через некоторое время она опять приехала в Лавру. И многие, однажды попав сюда, возвращаются снова поклониться преподобному Сергию, за неиссякаемые свет и тепло его обители, которые согревают людей долгие годы.

На этот раз Нина не могла молчать. Она приехала благодарить отца Сергия и на исповеди рассказала священнику о том, что с ней произошло. Чувство потрясения безмерной Божией милостью не исчезло, оно как бы укрепилось и укоренилось в ее душе — теперь она всем сердцем принимала евангельские слова о том, что прежде всего следует искать Царствия Божия.

Ведь если внимательно следить за событиями своей жизни, то становится ясно — рука Божия питает, согревает, одевает нас, всегда спасает нас в самый, казалось бы, безнадежный момент. А мы все продолжаем объяснять какими-то совпадениями, случайностями, своей удачливостью, особым расположением к нам окружающих. Мы настолько погрязли в этой сутолоке и суете, что забыли о главном: мы — творение Божие, мы освобождены от смерти, мы — для вечной жизни, мы и живем сейчас только для того, чтобы подготовиться к ней. Мы должны лишь полностью довериться Господу и всегда обо всем просить Его: «Господи, сотвори с нами по милости Твоей, и не как мы хотим, но как Ты».

И неоскудевающая милость Божия наполнит нашу жизнь единственно возможным на земле и на небе счастьем — счастьем быть всегда с Ним.

Этот случай рассказал мне архимандрит Сергий, один из старейших насельников Свято-Троицкой Сергиевой Лавры.

ергиевой Лавры. **Елена Штанько** 

## Спатал цагскал семьл



Русский народ и Русская Православная Церковь подарила Богу множество Святых. Святые — это люди, которые раскрыли себя перед Лицом Божиим, люди, которые впустили благодать Божию в свою душу, в свое сердце. Святые — это люди, которые услышали призыв Господа, и свою волю подчинили воле Божией, и до конца были верны Ему. Святой Василий Великий говорит: «Я — человек, но имею задание стать богом». Это и совершали люди, которых мы прославляем, обращаемся к ним с просьбой: «Все Святые, молите Бога о нас!»

Благодать Божия преображает человека, преодолевает законы тварного бытия, раздвигает пределы времени и пространства, даже закон тяготения теряет свою силу перед действием благодати Божией. Благодать Божия, сила Божия воссоздает первозданную неповрежденную человеческую природу через Таинства Святой Церкви, исцеляет недуги болящих. Святые являют собой связующее звено между нашим миром и Царством Небесным. Все Святые стали Святыми по милости Божией и через Святую Церковь. В Святой Церкви есть разные дары Святого Духа, которые даются для служения Святым. Все Святые имели полное самоотречение и следование за Христом.

Они помнили слова Спасителя: «Кто не берет креста своего и следует за Мною, тот не достоин Меня» (Мф. 10, 38).

Все они знали, что цель земной жизни есть стяжание Духа Святого, Который совершает очищение, освящение, преображение и спасение человека. Человек раскрывает себя, идет навстречу благодати Божией, и тогда она совершает спасение человека. Любовь Божия всех призывает к Себе и всем желает спасения. Никакой грех и греховное состояние не должны смущать вас. Бог сильнее наших грехов и падений. Он всегда может помочь человеку, обращающемуся к Нему, и помогает. Каждый человек создан Богом по образу Его и по подобию. И задача каждого человека уподобиться Богу. Через Христа Спасителя и только во Христе происходит наше освящение и спасение.

Есть разные наименования Святых. Это Пророки, Святители, Преподобные, Мученики, Безсребреники и другие. Дни церковного празднования святых угодников Божиих устанавливаются в день их кончины. В этом имеется глубокий смысл. В день своей кончины Святой входит в Царство Божие. Для него заканчивается земное страдание и начинается настоящая вечная, радостная жизнь, жизнь с Богом, со Святыми.

На нашей Русской земле процвели сонмы Мучеников, пострадавших от богоборцев за веру Христову и Русь Святую и принявших мученический венец. Двадцатый век был временем страданий святых Новомучеников. Архиерейским собором 2000 г. было принято решение о канонизации и причислении к лику Святых тысячи наших братьев и сестер. Среди них были и члены Царской Семьи — император Николай II, императрица Александра, царевич Алексий, княжны Ольга, Татьяна, Мария и Анастасия. Они стали во главе всех Новомучеников Российских.

Да, Царственные Мученики много претерпели, их мучили и унижали, они потеряли земную славу и власть, земную жизнь, но приобрели славу Небесную, приобрели Царство Небесное. О них знает весь земной и Небесный мир. А кто знает имена тех безбожников, убийц и позорников России? — Никто. Их память погибла вместе с ними. А Святые живут вовеки.

Вся Россия, вся наша Церковь радуется, что у нас был такой верный Богу Царь и его Семья. Мы обращаемся к ним и просим: «Святые Царственные Страстотерпцы, молите Бога о нас!» Радуемся, что Святая Царская Семья находится во главе всех Новомученников Российских.

Поздравляю Вас, дорогие братья и сестры, с праздником и желаю, чтобы по молитвам святых Царственных Мучеников и всех Новомучеников Российских Господь сподобил и нас быть гражданами Царства Божия.

Протоиерей Иоанн Монаршек

## СВЯТЫХ ЦАРСТВЕННЫХ СТРАСТОТЕРПЦЕВ

...Царь Николай был глубоко верую-Верой постигая духовную природу царсвое служение прежде всего Тому, Кто дал ему эту власть — Царю царей. И то, его слабостью, было великой силой силой веры, силой смирения, терпения, самопожертвования, любви. Твердо следовать за Господом, как бы ни волновалось море житейское, положиться полностью на волю Божию, преодолеть гипноз обстоятельств, общественного мнесила воли. Она была у Царя-мученика.

какую силу духа, чтобы в условиях нарастающей кампании клеветы, революционно-«измены, трусости и обмана» сохранять непоколебимую решимость оставаться верным своему долгу, хотя и ему приходилось идти на неизбежные компромиссы. выбирая из двух и более зол меньшее тоже по Евангелию.

люди обычно переносят события, которые произошли в стране во время его правления, на него самого — значит, мол, они от него и исхолили. Но это не так. Далеко не все из того, что происходит в государстве, подвластно даже самодержцу. Император не решает всех вопросов за своих подданных. Человеческую волю даже Господь не подавляет, ожидая от нас свободного добра. Власть верующего православного императора ограничена — в том числе евангельскими заповедями.

Когда против Царя назрел заговор, щим, молящимся, богобоязненным хри- он не стал «противитися злу» (Мф. 5, 39). стианином, всегда ходил пред Господом. Он предал себя в руки Божии — догадываясь заранее, какое великое испытание ской власти, он знал, что даст ответ за ждет и его, и Россию, и всячески желая ей только блага. Он принес свое служение, свою жизнь и даже жизнь глубоко что неверующему взгляду представляется любимых им супруги и детей в жертву за горячо любимое им Отечество, за Великороссию и Малороссию, за святое Православие, за нас с вами.

28 июля 1932 года в Белграде в слове о СВЯТОМ равноапостольном Владимире святитель Николай Сербский (Велимирович) сказал: «Если бы царь ния, газетной клеветы, всероссийской, Николай прилепился к царству земному, даже всемирной молвы и поступать по царству эгоистических мотивов и мелких совести — для этого требуется великая расчетов, он бы, по всей видимости, и сегодня сидел на своем престоле в Петрограде Какое мужество нужно было иметь, Но он прилепился к Царствию Небесному... Еще один Лазарь и еще одно Косово!..»

Святой благоверный князь Сербский го угара, окружающих со всех сторон Лазарь в XIV веке накануне решающей битвы на Косовом поле, когда турецкое войско во много раз превосходило числом сербское, имел небесное видение. Он был спрошен: какое Царство он изберет, земное или Небесное. И князь избрал Небесное, ибо земное царство — преходя-В оценке первого лица государства щее, а Небесное — вечное. Все сербское войско, причастившись перед битвой, погибло. Но в этот день тысячи мучеников взошли на Небеса.

> «Поскольку сербское войско все на Косовом поле полегло — причем добровольно — за истину и правду Божию, то оно и победило», — писал святитель Николай. Этому духовному событию Владыка посвятил свою замечательную книгу «Царев завет».

Наш Царь Николай тоже выбрал Царство Небесное. Господь принял его



жертву. Россия прошла огненные испытания в XX веке. Миллионы наших соотечественников полегли и на фронтах войн, и в мирные годы вслед за святыми Царем и его Семьей. И страна наша, народ наш выжил, прежде всего духовно.

Помнится, архимандрит Кирилл (Павлов), который много лет был духовником Троице-Сергиевой Лавры, был и духовником Святейшего Патриарха Алексия II, в 1993 году сказал о Царе Николае: «Великий мученик. Первый удар принял на себя».

И потому день его памяти, день памяти Царской Семьи, должен быть днем нашей великой благодарности им, столь близким нам Святым, которым и мы близки и дороги, нынешние граждане их великой страны, за которую они всегда молились здесь и почти столетие непрерывно молятся на Небесах.

Священник Николай Булгаков

## HE HAM, HE HAM, HO MMEHN TBOEMY



Благодарность Господу, Пречистой Матери, нашим Святым — это глубокое, истинное чувство. Главное Таинство нашей Церкви — Евхаристия это Таинство благодарения. В благодарности — вера в Промысл Божий (что Бог ни делает, все к лучшему). В благодарности - любовь и смирение: мы не приписываем ничего доброго себе, но только Подателю всяческих благ Богу: «Не нам, Господи, не нам, но имени Твоему даждь славу...» (Пс. 113, 9).

О том, что Царь Николай горячо молился Царице Небесной, о том, что он вручал Россию, нас с вами Ее державному Покрову, свидетельствует чудесное явление Державной иконы Пресвятой Богородицы в тот самый день, когда заговорщики и изменники силой и обманом лишили его царской власти. И это же явление свидетельствует о том, что Сама Матерь Божия приняла его подвиг самопожертвования.

Здесь было уподобление Христу до мелочей. Как за Христа в Гефсиманском саду заступился один из бывших с Ним, обнажив меч, а Господь его остановил, так и здесь один офицер хотел заступиться за Царя, но также был им остановлен.

В том, что все советские годы шли клевета на Царя и его Семью, на монархию, на Российскую Империю, что она живуча даже до сих пор, ничего удивительного нет. Сам Господь предсказал: «Если Меня гнали, будут гнать и вас» (Ин. 15, 20).

Захватившим власть в 1917 году силой и обманом безбожникам нужно было во что бы то ни стало доказывать народу «законность» этого переворота. Всякая революция — это некое «узаконенное беззаконие».

Клевета на Царя Николая опровергала сама себя. С одной стороны, его обвиняли в безволии и мягкотелости: мол, допустил революцию. С другой излишней жестокости: якобы, мол, «кровавый». Клевете ведь не нужна истина лишь бы поверили и отвергли. Но и то, и другое — неправда.

Бог правду видит, да не скоро скажет это давно заметил наш народ, опятьтаки по Евангелию: «Нет ничего тайного, что не сделалось бы явным» (Мк. 4, 22).

Как ни желали мы в смутные 1990-е годы скорейшего прославления Царской Семьи, как ни тормозили это событие его противники, великое деяние нашей Церкви совершилось с небесной точностью — в год 2000-летия Христианства. И где? В только что восстановленном Храме Христа Спасителя — символе несокрушимости правды Божией на земле...

Священник Николай Булгаков

## ОТЕЦ ПРОСИТ ПЕРЕДАТЬ

Из письма неустановленному адресату, написанного из заключения в Тобольске Великой княжной Ольгой Николаевной, старшей дочерью Императора Николая II в 1918 году:

«Отец просит передать всем тем, кто ему остался предан, и тем, на кого они могут иметь влияние, чтобы они не мстили за Него, так как Он всех простил и за всех молится, и чтобы не мстили за себя, и чтобы помнили, что то зло, которое сейчас в мире, будет еще сильнее, но что не зло победит зло, а только любовь...»

Издание «Дворянское Собрание»

## ДА ПРОСТИТ НАМ ГОСПОДЬ НАШ ВЕЛИКИЙ ГРЕХ

«Страшно погибли Государь и его Семья, эти великие люди, эти действительно верующие христиане. Вся Россия виновата в ужасной смерти этих святых мучеников, и никто не подумает, никто не сознается в своих грехах! Теперь больше, чем когда-либо, надо прибегнуть к молитве, надо разбудить в себе заснувшую веру, надо призвать Христа, нашего Спасителя, и молиться, молиться за спасение души всего народа, за каждого из нас, за всех нас, допустивших гибель своего Царя и Наследника!

Молитва, покаяние и осознание своего великого греха перед Царской Семьей, может быть, искупят этот грех, который иначе ляжет и на детей наших, и не будет у нас больше родины, не будет дано нам видеть благополучие земной жизни, не будет дано нам видеть и Царствие Небесное! Да простит нам Господь Бог и Святая Семья Царских Мучеников наш великий грех и да поможет нам Христос начать новую светлую жизнь по Его учению!

Из книги «Воспоминания о Царской Семье и ее жизни до и после революции».

Т.Е. Мельник-Боткина — дочь доктора Е. С. Боткина, убитого вместе с Царской Семьей в Екатеринбурге в 1918 г.



### МОЛИТВА

Господи Милосердный и Судия Праведный, наказывающий детей за нераскаянные грехи родителей до третьего и четвертого рода!

Помилуй и прости меня, мою семью, моих живых и уже усопших сродников и весь усопший мой род за великие и тяжкие грехи богоотступничества, за пре ступление и попрание Соборной клятвы и крестоцелования народа Русскаго на верность богоизбранному Царскому Роду, за измену и предательство на смерть Помазанника Божия — Святаго Царя Николая Александровича и всей его Святой Семьи, за отречение от Бога и Православной веры, за гонения на Святую веру и Церковь, за разрушение и осквернение храмов Божиих, святынь и своего Православного Отечества, за идолопоклонство и почитание богомерзких праздников, обрядов, идолов, символов и идеалов сатанинской религии богоборцев; за все самоубийства, убийства, колдовство, блуд, разврат, матершину, богохульство и все аборты, совершенные в роде моем; и за все прочие тяжкие грехи, хуления, кощунства, скверны и беззакония рода моего, от века соделанные, о них же Ты вся веси, Господи. Не остави нас до конца во гресех наших погибнути, но ослаби, остави, помилуй и прости меня и мою семью, моих родителей, моих живых и усопших сродников — весь усопший мой род. Разреши соузы греха и неправды, растерзай клятву, коей мы связаны за беззакония наша, сними проклятие за эти страшные грехи с меня и со всего моего рода. Аминь.

## ПРОЩАНИЕ С АРМИЕЙ

Государь все время спокоен. Одному Богу известно, что стоит ему это спокойствие. Лишь 3 марта (1917 г.), привезенный обратно в ставку, он проявляет волнение. Сдерживаясь, стараясь быть даже веселым, он вышел из поезда, бодро здороваясь с Великими князьями и генералитетом. Видели, как Он вздрогнул, увидав шеренгу штабофицеров. Государь всех обходит, подавая руку. Но вот конец этой шеренге... Крупные слезы текли по его лицу, и, закрыв лицо рукой, он быстро вошел в вагон...

Прощание со ставкой и армией. Государь, видимо, сдерживает волнение. У иных офицеров — на глазах слезы.

Наступила еще и последняя минута... Где-то тут должны нахлынуть тени Сусанина, Бульбы, Минина, Гермогена, Кутузова, Суворова и тысяч былых верных. Здесь и гвардия, военное дворянство, народ... Слезы офицеров — не сила... Здесь тысячи вооруженных. И ни одна рука не вцепилась в эфес, ни одного крика «не позволим», ни одна шашка не обнажилась, никто не кинулся вперед, и в армии не нашлось никого, ни одной части, полка, корпуса, который в этот час ринулся бы, сломя голову, на выручку Царя... России...

Было мертвое молчание...

Все было невероятное, все хмурое, тоскливое, завороженное, безвольное.

Но во всем этом грустном и мрачном, сама собою, для истории начинает ярко светить вырастающая личность Государя Николая II...

Он прощается с офицерами, из которых иные падают в обморок... напряжение минуты достигает апогея...

Владеет собою Государь. О, как он может воспользоваться этой минутой!..

Вот солдаты его приветствуют. Их много; люди затаили дыхание; лязгает оружие, армия еще вся цела; все связано традициями, дисциплиной, всей историей. Силища — страшная... Солдаты — народ. Каких тут нет губерний...

К ним, к народу — его последние слова...

«Прощайте, братцы», — будят напряженную тишину трагические слова Царя...

«Братцы» — говорят у нас в народе не часто. Слово старинное, любимое, ласковое и призывное: «Помогай Бог, братцы», «Здорово, братцы»... и «Спасите, братцы!» — зовет, просит подмоги у своих человек, погибающий в беде, в обиде... в страхе...

Ошибись Государь теперь, и скажи он — не «прощайте», а «спасите, братцы», и, быть может, этого слова было бы достаточно... чтобы повернуть ход истории... Могла быть бойня, кровь... но все могли бы кинуться его спасти, и, кто знает, не стал ли бы наш Государь кумиром армии, кумиром народа, став под его защиту, опять, по-старому, кровно сроднившись с ним...

Государь сказал великие незабвенные слова, сильнее всякого Манифеста... «Прощайте» — чудное слово нашего чудного языка. Он прощал. А «братцы» — прозвучало лаской к народу, который Он так братски любил...

В этих словах сказался не пафос Императорства, а смиренное народное самодержавие, православное, неизбывное, всепрощающее, и свое, земляческое... Эти заветные слова внесутся в историю и когда-нибудь и стариками, и молодыми поколениями любовно поймутся... и заставят дрогнуть сердца.

«Право на безчестие» 1917 года будет же когда-нибудь со всех нас снято, и новые, подобные былым подвиги, обелят и похоронят ненавистные события этих долгих лет и того страшного дня...

Государь остался один перед народом... Так простился Государь с народом... Так угодно было Богу...

Государь не изменил ни России, ни воинской чести. Он не призвал ни к защите себя, ни к бунту. Он не прорвал фронта, как советовал какой-то безумец, а повелел народу и армии продолжать до победы войну. Он остался один...

Мы не знаем дум Царя. Знаем лишь Его решения. Четки, величественны, просты слова и мысли — Мученика. Не он отрекается, а от него и тысячелетней России отрекся народ. С нее, с России, снимается венчавшая главу корона, опустились ее крест и знамя, сменяясь терновым венцом.

Прольется его кровь. Прольется кровь и невинных многих членов его Семьи и миллионов истерзанных, тоже невинных людей.

В актах Государя — глубокий смысл и огромная воля. Он один сознает, и будущее докажет, чем для России была Царская власть... Недаром неся это бремя, он с 1905 года не отдает ее сущности. Он знает, что завтра без Него начнется что-то совсем иное и страшное. Государь боится этого невыносимо страшного для Родины, но, осознав свое одиночество, иначе поступить не может: иначе будет хуже, и... Он отрекается, но сохраняет всецело нетронутой, ни в чем неизменной, носимую его предками и им власть. Он так и не уступил народного самодержавия...

Он передал истории эту власть незыблемой и тем завещал, что другой власти для России быть не должно, что она ей родная, коренная — по духу, по судьбе, по ее разуму... и потому, что эту власть вынашивал и держал веками хоругвью над собою, соборно, сам, когда-то державный, великий народ...

Государь сберег ее ему. Сберег от грязных рук и ума-

### манифест об отречении

В дни великой борьбы с внешним врагом, стремящимся почти три года поработить нашу Родину, Господу Богу угодно было ниспослать России новое тяжкое испытание. Начавшиеся внутренние народные волнения грозят бедственно отразиться на дальнейшем ведении упорной войны. Судьба России, честь геройской Нашей армии, благо народа, все будущее дорогого Нашего Отечества требуют доведения войны во что бы то ни стало до победного конца. Жестокий враг напрягает последние сипы, и уже близок час, когда доблестная армия Наша совместно со славными Нашими союзниками сможет окончательно сломить врага. В эти решительные дни в жизни России почли Мы долгом совести облегчить народу Нашему тесное единение и сплочение всех сил народных для скорейшего достижения победы и, в согласии с Государственной Думой, признали Мы за благо отречься от Престола Государства Российского и сложить с себя верховную власть. Не желая расставаться с любимым сыном Нашим, мы передаем наследие Наше Великому князю Михаилу Александровичу и благословляем Его на вступление на Престол Государства Российского. Заповедуем брату Нашему править делами государственными в полном и ненарушимом единении с представителями народа в законодательных учреждениях, на тех началах, кои будут ими установлены, принеся в том нерушимую присягу. Во имя горячо любимой родины призываем всех верных сынов Отечества к исполнению своего святого долга перед ним повиновением Царю в тяжелую минуту всенародных испытаний и помочь Ему, вместе с представителями народа, вывести Государство Российское на путь победы, благоденствия и славы. Да поможет Господь Бог России.

> г. Псков. 2 марта 15 час. 1917 г. «НИКОЛАЙ» Министр императорского двора Генераладьютант граф Фредерикс

ления ее пределов, от урезаний и форм зависимости...

Пусть будут республики, конституции и новые пробы... пусть дерево срублено, но корень цел. Природа свое возьмет, корни тысячелетней власти хранятся в земле живые.

Царская Россия навсегда останется памятником мощи своего прошлого. От памяти — не уйдешь, из памяти — былого не выкинешь. Родина будет терзаема, доколе народы ее не вспомнят и не почувствуют свою прежнюю: могучую, сияющую...

Европеизация, конституции, социализм научат народ, пробудят сознание. Народ — не истукан. К оплеванному и разоренному отечеству проснется в любви. Не забудутся посягательства иноземные; все вспомнится. Надоедят хозяева без счета и края — вместо одного хозяина; потянет на собственность и на покой; пробудится и честность...

Все вспомнят и того, кто за тот корень творческий положил свою жизнь... С Государем вместе пала страна, но не умерла, и встанет единой, какой была... иначе не будет именоваться Россией...

Многое впереди тайно в Промысле Бога, но акты Государя Николая II обязывают... События его царения не только урок, но и материал будущего строения... Из тьмы настоящего и эпохи падения общества и народа его образ будет все более и более возвышаться и просветляться, становясь примером чести, воли, труда и тихой благости. Царь милосердный возбудит великое горе народное.

Государь наш предопределен Промыслом Бога. Самая жизнь, отречение и смерть его затронули глубже всего область Духа. Все в жизни и в конце его свидетельствует в его пользу, — не только перед нашей и мировой историей, но и перед судом Вечного Правосудия.

Смерть избавила Государя от страдания видеть происходящее. Великомученический конец его и Семьи его еще ярче, немеркнущим светом озарил память о нем.

Мы умрем; вырастут новые русские. Дрогнет когданибудь сердце народов России — и, опомнясь, всенародным порывом благодарности, жалости и раскаяния — в помысле Церкви своей — народ пожелает приобщить имя Государя к лику Святителей... Имя его — борца, подвижника против скопищ, вставшего за Христову правду, — должно быть вписано в Историю Церкви. Он — искупительная жертва эпохи; жертва безверной и преступной части людского мира, виновного не только в его смерти, но в гибели безчисленного числа людей и в попрании Высших заветов...

Все подлежит суду и возмездию Бога. Зло подняло меч, но и на него поднимется меч...

История Государя учит нас уповать на молитву и в раскаяньи объединяться для действия, памятуя, что призвание России — быть неразделимо единой...

С его - Государя нашего - именем на устах будем молиться о самом дорогом для нас — о нашей Русской Земле...

H.A. Павлов, 1924 г.

Из книги «Его Величество государь Николай II»

### \_ \_ \_

# ЕДИНСТВЕННЫМ ЕЕ ЖЕЛАНИЕМ БЫЛО УМЕРЕТЬ В РОССИИ



Игумен Серафим в книге «Мученики христианского долга» описывает свою последнюю встречу с Великой княгиней Елисаветой Феодоровной весной 1917 года, после отречения Императора.

Он поразился виду Великой княгини — так она изменилась. Она выглядела похудевшей и измученной. Душа ее была потрясена настолько, что она не могла говорить без слез. Она видела, в какую гибельную пропасть летела Россия, и горько плакала о стране и русском народе, которому посвятила свою жизнь и которому так самоотверженно служила. Все ее светлые мечты, к которым она стремилась, теперь рушились. Ее душа, которая горела энергией и самопожертвованием, теперь не знала, что делать. Единственным ее желанием было — просить Бога дать ей силы, чтобы допить чашу горестей и умереть в России. Страдала Елисавета Феодоровна и за Царскую Семью, и когда она говорила о ней, то не могла сдержать слез. Но в то же время Великая княгиня покорялась воле Божьей: в страданиях Императорской Семьи она предвидела путь их мученичества. Однажды она сказала архиепископу Анастасию о Царской Семье с какойто просветленной мягкостью: «Это послужит к их нравственному очищению и приблизит их к Богу».

Не было у Елисаветы Феодоровны также и никакой злобы против неистовства толпы, зараженной революционным психозом. Она кротко говорила: «Народ — дитя, он не повинен в происходящем... он введен в заблуждение врагами России».

Когда революционеры пришли в первый раз осматривать Марфо-Мариинскую обитель, один из них, похожий на студента, стал хвалить жизнь сестер, говоря, что у них нет роскоши и везде наблюдается чистота и порядок. Елисавета Феодоровна, видя такое доброжелательное отношение к своей обители, вступила с ним в разговор. Она говорила ему о христианстве и о социализме. «Кто знает, — сказал в конце этой беседы незнакомец, — быть может, мы идем к одной цели, только разными путями...»

Марфо-Мариинская обитель продолжала свою работу, как и прежде. В больнице лежало несколько тяжелобольных женщин, и Елисавета Феодоровна большую часть своего времени проводила у их постелей. Москва бурлила и кипела. На улицах царил хаос. Дома грабились и поджигались. По улицам ходили толпы оборванцев. Это были преступники, выпущенные из тюрем, и умалишенные, которых теперь уже никто не держал в больницах.

Некоторые сестры, а также и казначей обители, г-жа Гордеева, боялись, что уголовный элемент может проникнуть в обитель, и просили настоятельницу держать ворота обители все время закрытыми наглухо. Но Великая княгиня не боялась никого: ворота днем не запирались, и амбулатория была, как и прежде, открыта для всех. Она говорила Гордеевой: «Разве вы забыли, что ни один волос не упадет с вашей головы, если на то не будет воли Господней?»

Елисавета Феодоровна и в самых опустившихся людях с преступными наклонностями старалась найти чтото хорошее. Она верила, что доброе начало в душе каждого человека может победить его злые инстинкты. Однажды днем в обитель вошла группа развязных людей. Некоторые из них были пьяны. Можно было сразу определить, что это преступники, гуляющие теперь на свободе. Люди вели себя нагло и выкрикивали непристойные слова. Один из них, одетый в грязную, когда-то цвета хаки форму, увидев Великую княгиню, двинулся к ней, крича, что она теперь не Ее Высочество и кто она такая теперь? Елисавета Феодоровна спокойно ответила, что она здесь служит людям. Тогда он потребовал, чтобы она перевяза-

ла его рану. В его паху была отвратительная, издававшая тошнотворный запах язва. Великая княгиня посадила его на стул и, встав на пол перед ним на колени, промыла рану, приложила лекарство, забинтовала и сказала ему, чтобы он пришел на следующий день для перевязки, предупредив, что иначе может начаться гангрена.

Человек был озадачен и смущен. Он не знал, что сказать. Наконец, спросил: кто она такая? Высокая настоятельница повторила, что она здесь, чтобы обслуживать больных.

Когда эта группа, уже притихшая, толкаясь и озираясь, вышла из ворот, среди сестер началось волнение. Они были перепуганы. Великая княгиня Елисавета сразу же напомнила им, что над ними Господь и без Его святой воли ничего плохого с ними случиться не может.

Душа Великой княгини через Иисусову молитву все время беседовала с Богом. Делала ли она перевязки больным, готовила ли себе салат для обеда, сидела ли у изголовья больного — в ее уме все время шла эта великая умная молитва. В таком состоянии, как бы предстоя все время перед Спасителем, ее сердце было закрыто для мирского страха и безпокойства. Она знала, что, отдавшись в полное послушание Господу, она следует Его сто-



пам, и что бы ни ожидало ее впереди — она принимала это со спокойствием и полной покорностью воле Божией.

... Тихие слезы, которые проливала ночами Великая княгиня перед иконами, уже не были слезами безысходного горя, но слезами скорби за Россию и за Царскую Семью. О самообладании Елисаветы Феодоровны архиепископ Анастасий пишет: «Казалось, что она стояла на высокой непоколебимой скале и оттуда без страха смотрела на бушующие вокруг нее волны, устремив свой духовный взор в вечные дали».

Однажды утром две грузовые машины с революционерами остановились у ворот Марфо-Мариинской обители. С красными бантами, приколотыми к рубашкам, и с красными флагами они направились к воротам монастыря. Ворота им открыла сама настоятельница.

С цигарками в зубах, в шапках, с винтовками за плечами небольшая группа отделилась от общей толпы и объявила Елисавете Феодоровне, что они приехали арестовать ее, увезти в тюрьму и предать суду как немецкую шпионку, а все здания обители будут обыскивать, чтобы изъять оружие, которое хранится там. Великая княгиня ответила им: «Войдите, ищите везде, но пусть лишь пятеро из вас войдут».

На требование революционеров немедленно ехать с ними Елисавета Феодоровна сказала, что она настоятельница монастыря и поэтому должна сделать кое-какие распоряжения и проститься со своими сестрами. Они, поговорив между собой, согласились. Великая княгиня собрала всех сестер обители в церкви и попросила отца Митрофана отслужить молебен. Когда священник облачался и в церкви зажигались свечи и лампады, Елисавета Феодоровна, чтобы ободрить сестер, сказала им слова из Евангелия: «И будете ненавидимы всеми за имя Мое... Терпением вашим спасайте души ваши» (Лк. 21, 17,19). Потом обратилась к революционерам и пригласила их войти в церковь, оставив оружие у входа. Они нехотя поснимали винтовки и последовали за ней.

Весь молебен Елисавета Феодоровна простояла на коленях. Когда она по окончании службы приложилась к кресту, революционеры, подавленные происходящим, тоже, крестясь, подошли ко кресту. Тогда Елисавета Феодоровна сказала, что теперь они могут идти с отцом Митрофаном искать то, что хотят найти.

После безплодных поисков смущенные люди вышли

Великую княгиню Елисавету Феодоровну арестовали на третий день святой Пасхи 1918 года, в Светлый вторник.

Крестовая сестра Марфо-Мариинской обители милосердия, Варвара Яковлева, была келейницей настоятельницы и одной из самых близких сестер. Близкие Елисаветы Феодоровны хорошо знали ее и называли Варей. Она одна из первых пошла по стопам Великой княгини.

Их привезли в сибирский город Алапаевск 20 мая 1918 года. Сюда же были доставлены Великий князь Сергей Михайлович и его секретарь Феодор Михайлович Ремез, Великие князья Иоанн, Константин и Игорь Константиновичи и князь Владимир Палей. Спутниц Елисаветы Феодоровны отправили в Екатеринбург и там отпустили на свободу. Но сестра Варвара добилась, чтобы ее оставили при Великой княгине.

5(18) июля 1918 года узников ночью повезли в направлении деревни Синячихи. За городом, на заброшенном руднике, и совершилось кровавое преступление. С площадной руганью, избивая мучеников прикладами винтовок, палачи стали бросать их в шахту. Первой столкнули Великую княгиню Елисавету. Она крестилась и громко молилась: «Господи, прости им, не знают, что делают!»

Елисавета Феодоровна и князь Иоанн упали не на дно шахты, а на выступ, находящийся на глубине 15 метров. Сильно израненная, она оторвала от своего апостольника часть ткани и сделала перевязку князю Иоанну, чтобы облегчить его страдания. Крестьянин, случайно оказавшийся неподалеку от шахты, слышал, как в глубине шахты звучала Херувимская песнь — это пели Мученики.

Память преподобномучениц Великой княгини Елисаветы и инокини Варвары совершается 5 (18) июля и в день Собора Новомучеников и Исповедников Российских.

### Православный церковный календарь

к шумевшей и певшей «Интернационал» и «Марсельезу» толпе и сказали: «Это монастырь, и ничего больше». Толпа была разочарована. Она ожидала, что выведут Великую княгиню, а машины наполнят «хранящимся в обители оружием».Когда грузовики уехали, Елисавета Феодоровна, перекрестясь, сказала сестрам: «Очевидно, мы недостойны еще мученического венца». Но этот мученический венец уже приближался к ней.

В тот же день, через несколько часов, в Марфо-Мариинскую обитель милосердия приехали представители Временного правительства. Они пришли к настоятельнице, чтобы извиниться за поведение радикальных революционеров и уверить ее, что в этом деле они не принимали никакого участия... и предложили ей переехать в Кремль, где будет безопаснее.Великая княгиня ответила: «Я выехала из Кремля не с тем, чтобы вновь быть загнанной туда революционной силой. Если вам трудно охранять меня, прошу вас отказаться от всякой к этому попытки»».

...Сильное искушение постигло ее, когда в начале лета 1917 года приехал в Москву, чтобы специально встретиться с ней, шведский министр. По поручению кайзера Вильгельма, пытавшегося спасти Елисавету Феодоровну, в которую когда-то был влюблен, посол должен был уговорить Великую княгиню покинуть Россию. Кайзер работал над разрушением России, и фатальным его актом была присылка Ленина и других революционеров в Россию. Он знал, что Временное правительство скоро падет и Россия захлебнется в крови невинных жертв.

Выслушав внимательно все доводы министра, Великая княгиня спросила его о судьбе Императора с Семьей. Шведский министр искренне ответил, что будет сделано все возможное, чтобы они тоже выехали за границу. Наступила небольшая пауза. Вероятно, в этот момент Елисавета Феодоровна горячо молилась Богу и боролась с сильным искушением — уехать из России к своим родным. И она поборола его: тепло поблагодарив министра за его заботу, Великая княгиня совершенно спокойно сказала, что не может оставить свою обитель и вверенных ей Богом сестер и больных и что она определенно решила остаться здесь.

...Великая княгиня Елизавета вполне сознавала, что, отказавшись от предложения покинуть Россию, она остается на мученичество и что сама подписала свой смертный приговор...

Л. Миллер. «Святая мученица Великая княгиня Елисавета Феодоровна»

## ИЗ ДУХОВНЫХ ТВОРЕНИЙ, ПОУЧАЮЩИХ ОСНОВАМ ХРИСТИАНСКОЙ ЖИЗНИ

### Святитель Григорий Богослов

Возвышайся более жизнию, нежели мыслию. Жизнь может сделать тебя богоподобным, а мысль доведет до великого падения. И жизнь устрояй не по малой мерке. Как бы ни высоко взошел ты, все будешь еще стоять ниже заповеди.

Хвали другого, но не думай высоко о себе, когда тебя хвалят; ибо опасно, чтобы не оказаться тебе ниже похвал. И другого хвали не торопясь, но прежде дознай опытно, чтобы не понести тебе стыда, когда окажется он худым.

Лучше о себе слышать худое, нежели говорить худое о другом. Ежели кто, желая позабавить тебя, выставит ближнего на посмешище, то воображай себе, что предметом смеха служишь ты сам; в таком случае слова его всего более огорчат тебя.

Откажись от всего и стяжи Единого Бога, потому что ты раздаятель чужого имущества. А если не хочешь оставить все, то отдай большую часть. Если же и того не хочешь, по крайней мере, излишки употребляй благочестно.

Хорошо уберечь что-нибудь от моли и от зависти. Лучше иметь должником Христа, нежели всем обладать. Христос за один кусок хлеба дарует Царство; а питая нищего, ты питаешь и одеваешь Христа.

Приходил нищий и ушел, ничего не получив. Боюсь. Христе, чтобы и мне, который имею нужду в Твоей помощи, по моим же законам, не отойти от Тебя ничего не получившим. Ибо кто не дал, тот и получить не надейся.

Всего безопаснее человек неимущий. Он обращен к Богу и на Него Одного взирает. Укрой же его в своих объятиях. И мощный орел, как говорят, согревает в гнезде своем мелкую птицу.

### господи, помоги! господи, помилуй!

...В нас должна быть вера Божия. Неверующих людей вообще не существует; все во что-то верят: в судьбу, в удачу, в обстоятельства и так далее. Но в притче Господь говорит: «Имейте веру Божию, веру в Бога».

Святой апостол Павел пишет, что верою побеждали царства, заграждали уста львов, угашали силу огня, прогоняли полки чужих, живые получали умерших своих воскресшими. Но в жизни мы часто встречаем таких людей, у которых вера еле-еле теплится, потому что мы маловерны. Вера в Господа идет от ума, а не от сердца, поэтому мы должны молить Бога, чтобы Он умножил в нас веру. Мы должны все время уповать и просить: «Господи, помоги. Господи, помилуй нас. грешных».

Господь говорит: «Просите и дастся вам; ищите и обретете; толцыте и отверзется вам» (Лк. 11, 9). Если хотите что-либо вымолить — без конца просите: встали на утреннюю молитву — просите, сели за стол перед едой — просите, после еды поминаете — просите, перед сном — просите, ставите свечу перед иконой просите. Это первое условие надо нудить в себе без конца — и Господь обязательно услышит вашу молитву.

Следующее условие — надо прощать всех, кто тебя обидел и кого ты обидел, надо говорить: «Господи, прости их, они не ведают, что творят» и добавлять: «и их святыми молитвами помилуй мя, грешнаго (ую)».

«Помни, — пишет отец Иоанн Кронштадтский, что если ты во время молитвы не празднословишь, а с чувством говоришь слова молитвы, то слова твои не возвратятся к тебе тощи, без силы (как шелуха без зерна), но непременно принесут тебе те самые плоды, которые заключаются в слове, как плод в оболочке. Это дело самое естественное, как естественны и обыкновенны в природе плод и оболочка его... Чем искреннее, сердечнее будешь произносить каждое слово, тем больше плода от молитвы; каждое слово, как зернышко, принесет тебе плод духовный, как зрелый колос... Но если ты слова бросаешь попусту, без веры, не чувствуя силы их, как шелуху без ядра, то пустыми они к тебе и воротятся; шелуху бросаешь шелуха к тебе и воротится».

«Во спасение души»

## ПАМЯТИ ПРИСНОПОМИНАЕМОГО ПРОТОИЕРЕЯ ВАЛЕНТИНА МОРДАСОВА

пастыри, духовные наставники и молитвенники. Они как, увы, редкие, но яркие светильники в ночи, на пламя которых мотыльками слетается православный люд. Но лишь когда вдруг угасает одни из них (чтобы с новой силой воссиять у Престола Божия), мы в полной мере начинаем осознавать их великое, непреходящее для нас значение... В воскресенье 19 июля 1998 г. на 70-м году жизни мирно отошел ко Господу протоиерей Валентин Мордасов. Мудрый пастырь, духовный отец, опытный наставник и учитель — для многих он являлся примером истинного святоотеческого благочестия, даже на самый критический взгляд отец Валентин был безупречен.

Исполняя свой пастырский долг, отец Валентин никогда не жалел себя. Будучи уже нездоров, он по 12 и более часов находился в храме. За 45 лет пастырского служения он ни единого раза не был в отпуске. Лишь незадолго до кончины, когда совсем уже ослабел, написал прошение на отпуск. Батюшка говорил, что священник неотлучно должен пребывать на своем приходе и быть готовым в любой момент дня и ночи исполнить свой долг: отслужить требу, напутствовать умирающего, дать мудрый духовный совет или просто утешить, сказать теплое, доброжелательное слово.

В течение 12 лет он служил на погосте Камно в храме святого великомученика Георгия. Всегда его можно было застать или в храме, или рядом, на крылечке своего маленького ветхого домика, где он любил сидеть вечерами. Последние три года к отцу Валентину стало приезжать много людей из Белоруссии и Молдавии, из Москвы и других городов России. Ехали целые автобусы паломников из Питера и свои местные — нескончаемой чередой тянулись за духовным словом, советом, за святыней. Батюшкины наставления всегда, как говорится, били в самую точку. Часто, даже не задав вопрос, верующий получал ответ в виде краткого святоотеческого наставления, которые батюшка очень любил, считая их наиболее действенными и доступными к пониманию и исполнению.

У батюшки было такое правило: на Всенощном бдении во время помазания говорить каждому, подходящему к нему, какое-либо краткое наставление. Казалось бы. какой урок можно извлечь из такого случайного, безотносительного поучения? Но нет. Каждый слышал то, что в настоящий момент ему было наиболее необходимо и полезно. Многие потом шептались: «Батюшка насквозь меня просветил, все точно сказал...». Батюшка долгое время духовно окормлял несколько крупных московских православных издательств. Он был и цензором, и духовным отцом, и автором.



Безсребренник и нестяжатель, он устанавливал такие низкие цены на требы, что это часто просто вызывало недоумение. Было у батюшки еще одно замечательное правило: всех, кто у него крестился или венчался, а порой и просто подходил к исповеди, он наделял весомым подарком, состоящим из нескольких духовных книг. Обладал батюшка и даром прозорливости, хотя и считал, что прозорливость — далеко не главное для духовного человека, а так, только приложение — цветы при дороге. Часто после службы или по вечерам батюшка собирал в храме для совместной молитвы некоторых из прихожан.

Молились о болящих, о разрешении важных церковных нужд, читали акафисты, каноны. Батюшка говорил, что совместная молитва имеет особую силу по слову Спасителя: «где двое или трое собраны во имя Мое, там Я посреди них» (Мф.18, 20)

...Болезнь его было недолгой, он угас буквально на глазах, не успев никому стать в тягость по немощи своей. «Молитесь, чтобы Господь послал вам благочестивого священника», — сказал он старосте незадолго до смерти. Умирал спокойно. По словам матушки, глаза его пред кончиной необыкновенно прояснились и приобрели яркий небесно-голубой цвет. Вечером батюшку соборовали и причастили Святых Таин, прочитали канон на исход души. Утром еще раз причастили. А в 10 часов утра душа его неслышно отошла ко Господу. В этот момент в его храме пели: «Иже Херувимы...».

И. Смолькин

## ОБРАТИМСЯ К БОГ



Продолжение. Начало в № 4, 2015 г.

Грехи наши тяжкие... Но что интересно, под таким их бременем, не имея покаяния, мы легко и особо не задумываясь судим других и даже выносим приговор: этот — такой-то, а тот — этакий. «Мне отмщение. Аз воздам», — сказал Господь. Будем помнить об этом, православные! Нам-то, грешным, за себя бы дать ответ, до осуждения ли других тут?

Один диакон поехал на исповедь в монастырь. Дело было рано утром, часов в пять. Присел диакон у входа в церковь, подождать. Зазвонил колокол,

и вскоре несколько монахов куда-то быстро пробежали. Видно, это как-то не увязалось в голове диакона с сонной истомой и неподвижностью атмосферы раннего утра. «Монахи-то с ума сошли», — подумал он и... забыл. Дождался, наконец, наш диакон исповеди. Принимал ее седой согбенный годами иеросхимонах, старец, известный прозорливостью. Выслушал он диакона и говорит: «Не все!» Тот отошел, подумал, вспомнил что-то еще. Старец терпеливо выслушал, но в конце опять отрезал: «Не все!» Диакон прошлом, но слышал в ответ опять: «Не все!» Наконец, он сдался и вопросил старца, а тот кротко вымолвил: «Монахи-то с ума сошли...».

Одна верующая рассказала мне следующий случай из своей жизни. В одно время посыпались на нее скорби и напасти. На работе были на нее гонения со стороны бригадира, который без всякой причины невзлюбил ее. От всего этого пришла она в уныние и постоянно плакала. И вот в самый день Пасхи видит она во сне, как подходит к ней старица в черном одеянии (вероятно, монахиня) и говорит: «Доченька, что ты так неутешно плачешь? Потерпи и горе твое пройдет, а лучше молись к Царице Небесной, к иконе Ее «Споручница грешных», ведь у тебя эта икона имеется». Когда она проснулась, то сразу бросилась к иконе Божией Матери, которая стояла в красном углу. Прежде она никогда эту икону не рассматрива-

ла, и теперь впервые с удивлением прочитала: «Споручница грешных». Страх и радостное удивление объяли ее. С тех пор она часто молилась пред этой иконой, и скорби со временем отошли. Все в ее жизни пришло в норму.

Много сказано о силе и значении молитвы. В Православной Церкви есть молитвы на всякую потребу и нужду. Например, правило преподобного Серафима Саровского. Его часто вычитывают те, кто не имеет времени на полные утренние и вечерние молитвы. Но мало кто знает, что и для краснел, покрывался потом, напрягал поминания усопших это правило ум, пытаясь выудить что-либо в своем очень полезно. Был такой случай. Одна духовнобольная женщина на могиле блаженного Мальского стала читать правило преподобного Серафима. Видно, и Матфей стал в этот момент молиться за нее, так как нечистый дух, которым была одержима болящая, опрокинул ее на землю, грубо изрыгая хулу и недовольство силой и действием такой молитвы...

> Широка дорога, ведущая в погибель. Многих она может вместить (и вместила уже!). Целые сонмища грехов, страстей, похотей — этих роковых поводырей — увлекают нас в пропасть, в вечные мучения. Кто-то грешит большими грехами, кто-то — малыми, но если оба не покаются, оба и погибнут...

> Опомнись, православный! «Престани от сих и обратися к Богу с плачем, зовущи: милосерде Господи, помилуй мя, грешного!»

Протоиерей Валентин Мордасов

# RASTHORANNE NAMBALH CRALIX KNENYYA N AREWOTHY

### ГЕОРГИЕВСКИЙ ХРАМ Г. ИВАНТЕЕВКИ:



В рамках празднования памяти святых Кирилла и Мефодия 16 мая воспитанники детской воскресной школы посетили древний красивейший город Коломну. Во время поездки ребята познакомились с интереснейшей историей создания главных храмов исторического комплекса «Коломенский Кремль». Дети побывали в летнем храме Тихвинской иконы Божией Матери и в зимнем Успенском храме. Удивил детей своим огромным размером и богатым убранством иконостас Успенского храма. выполненный в стиле барокко. Тишина и умиротворение Свято-Троицкого женского монастыря оторвали детей от реальности и заставили забыть о времени отправления домой. Но самое неизгладимое впечатление на детей произвела картина на всю стену Тихвинского храма. Это было изображение Страшного суда после второго пришествия Спасителя. Столько смысла, столько времен, столько историй вмещено в эту картину, что смотреть на нее можно часами.

24 мая урок в воскресной школе был посвящен Дню славянской письменности. Ребята познакомились с трудами и Житием святых равноапостольных Кирилла и Мефодия.

### ВОЗНЕСЕНСКИЙ ХРАМ Г. КРАСНОАРМЕЙСКА:

21 мая на территории прихода была организована книжная ярмарка, посвященная Дням славянской письменности и культуры.

### АЛЕКСАНДРО-НЕВСКИЙ ХРАМ Г. КРАСНОАРМЕЙСКА:



также про бересту, на которой писали раньше. Дети и все ким столом.

желающие сами попробовали выдавливать буквы на настоящей бересте. Урок получился занимательным. Во время его проведения настоятель храма иерей Артемий прихожан благотворительную книжную ярмарку, в кото-Балакирев провел беседу с работниками библиотеки.

### космо-дамианский храм Г. КОРОЛЕВА:

24 мая детский хор Королевского отделения православной гимназии «Ковчег» принял участие в районном фестивале, посвященном Дню славянской письменности и культуры. Ребята исполнили несколько песен, а также русский народный хоровод.

27 мая в православной гимназии «Ковчег» состоялся конкурс презентаций ко Дню славянской письменности и культуры. Принимали участие школьники 4-8 классов. Прозвучали доклады на темы: «Развитие русской иконописи и ее влияние на русскую культуру», «Святые Кирилл и Мефодий», «Церковнославянский язык», «Крещение Руси. Святой князь Владимир». Также ребята посмотрели фильм о введении славянской письменности на Руси: «Святые Кирилл и Мефодий».

### БОГОРОДИЦЕРОЖДЕСТВЕНСКИЙ ХРАМ Г. КОРОЛЕВА:

24 мая в детской воскресной школе был проведен урок на тему: «Роль святых братьев Кирилла и Мефодия в духовном возрождении Руси». Ребята посмотрели фильм «Славянская азбука. Значение букв», познакомились с двумя азбуками — кириллицей и глаголицей. Детский хор школы исполнил духовные песнопения.

24 мая настоятель храма протоиерей Борис Куликовский провел встречу с членами молодежного клуба на тему: «Святые равноапостольные Кирилл и Мефодий — создатели церковно-славянской письменности. Значение ее для русской культуры.

27 мая Приходской совет при участии прихожан храма организовали просмотр фильма «Солунский пролог. Деяния братьев Кирилла и Мефодия». После просмотра состоялось обсуждение фильма.



24 мая после Божественной Литургии, за которой молились преподаватели воскресной школы, дети и их родители, состоялся праздник, посвященный окончанию учебного года. Настоятель храма священник Сергий Львов поздравил ребят с окончанием учебного года, поблагодарил педагогов и родителей, которые принимают непосредственное и живое участие в жизни школы. Затем на поляне возле воскресной школы прошел концерт, посвященный празднованию Дня славянской пись-

### СЕРГИЕВСКИЙ ХРАМ С. КОМЯГИНО:

24 мая Приходской совет храма организовал для рой было представлено 650 наименований книг.

### СМОЛЕНСКИЙ ХРАМ Г. ИВАНТЕЕВКИ:

27 мая, в рамках празднования Дня славянской письменности, для учащихся детской и взрослой воскресных школ была организована паломническая поездка в Свято-Троицкую Сергиеву Лавру и Гефсиманский скит. Паломники помолились у мощей преподобного Сергия, познакомились с историей Сергиевой обители, побывали на экскурсии в Церковно-археологическом кабинете.

### ХРАМ ИКОНЫ БОЖИЕЙ МАТЕРИ «НЕУПИВАЕМАЯ ЧАША» В ПОС. ЛЕСНЫЕ ПОЛЯНЫ:



31 мая на приходе для воспитанников воскресной школы было организовано спортивно-интеллектуальное мероприятие, посвященное окончанию учебного года и Дню славянской письменности.

### ТРОИЦКИЙ ХРАМ Г. КОРОЛЕВА:



2 июля, в рамках празднования Дней славянской письменности и по окончании учебного года, учащиеся детской воскресной школы вместе с родителями и педагогами, в сопровождении благочинного церквей Ивантеевского округа протоиерея Иоанна Монаршека, совершили паломническую поездку в Свято-Троицкую Сергиеву Лавру, где помолились у мощей преподобного Сергия, в Серапионовой палате, побывали на экскурсии в Церковно-археологическом кабинете. Затем паломники 24 мая для детей воскресной школы и других желаю- менности и культуры. Педагоги и воспитанники младшей отправились в Переславль-Залесский, где посетили щих был организован урок на тему: «Письмо на бересте». группы исполнили замечательную программу на тради- Кремль, Никитский и Никольский монастыри, на обрат-Ребята услышали рассказ о жизни святых Кирилла и ционных русских музыкальных инструментах. ном пути заехали в Радонеж, помолились, окунулись в Мефодия и их роли в развитии письменности на Руси, а Завершился праздник увлекательными играми и слад- святом источнике и вдохновленные посещением святых мест вернулись в родной Королев.

В Ивантеевском благочинии функционируют Епархиальные библейско-богословские курсы имени преподобного Сергия Радонежского, задачей которых является ознакомление слушателей с Библией, основами православного вероучения и православного богослужения.

Организационно-методическим центром курсов является Коломенская православная духовная семинария. Заведующий курсами – ректор семинарии епископ Зарайский Константин.

- В Ивантеевском благочинии библейско-богословские курсы преподаются в четырех отделениях:
- отделение № 1 г. Ивантеевка (занятия проводятся в Смоленском храме г. Ивантеевки) заведующий протоиерей Иоанн Монаршек,
- отделение № 2 г. Королев (занятия проводятся в Троицком храме г. Королева) заведующий протоиерей Иоанн Монаршек,
- отделение № 3 г. Красноармейск (занятия проводятся в доме культуры г. Красноармейска) заведующий протоиерей Иоанн Монаршек. – отделение № 4 г. Королев (занятия проводятся в Елизаветинском храме г. Королева) – заведующий курсами протоиерей Феликс Стацевич (тел. 8-910-431-18-20).

На курсы принимаются без вступительных экзаменов совершеннолетние православные христиане, проживающие в Московской области.

Занятия проводятся 1 раз в неделю. Программа курсов рассчитана на 2 года. Обучение безплатное. Выпускникам курсов, прошедшим итоговую аттестацию (собеседование), выдается Епархи-альное свидетельство об окончании курсов.

Прием заявлений осуществляется во всех приходах Ивантеевского благочиния через настоятелей приходов или же на месте преподавания курсов. Телефон для справок: 8-916-968-95-13 Ольга.

Дополнительную информацию о деятельности курсов вы можете получить на сайте Коломенской православной духовной семинарии: www.kpds.ru в разделе «Библейско-богословские курсы».

## новости ивантеевского благочиним

### ЧУДО ВОСКРЕСЕНИЯ

К Пасхе на канале «Россия - 1» вышел фильм «Пасха. Чудо Воскресения». Одним из трех персонажей сюжетной линии стал приход Введенского храма пос. Зверосовхоз и семья настоятеля храма священника Сергия Зайцева. Фильм рассказывает о традициях празднования русским народом праздника Пасхи в контексте современной церковной жизни (https://youtu.be/EW5M39CodJM).

шляпа» в номинации «Декоративно-прикладное творчество». Огромный торт «Съешь меня» испекла Ростопша Ульяна и получила награду в одноименной номинации. Особый восторг у зрителей и жюри фестиваля вызвал веселый спектакль по мотивам сказки Л. Кэрролла, который показали ученики 5 и 6 классов гимназии

### освящение медсанчасти В КРАСНОАРМЕЙСКЕ



15 мая после молебна и панихиды в больничном храме иконы Божией Матери «Целительница» при МСЧ-154 г. Красноармейска настоятель Александро-Невского храма иерей Артемий Балакирев совершил освящение медицинского учреждения и провел беседу с сотрудниками отлеления и пациентами.

### ФОЛЬКЛОРНЫЙ ФЕСТИВАЛЬ В ИВАНТЕЕВКЕ

16 мая в Центре развития творчества детей и юношества г. Ивантеевки проводился межрегиональный фестиваль «На фольклорных островах», на который съехались детские творческие коллективы с разных городов Московской области. Мероприятие открыл клирик Смоленского храма г. Ивантеевки иерей Кирилл Горевой. Он отметил особое значение сохранения многовековых традиций русского народа для современного общества и будущих потомков и призывал беречь кладезь фольклорного творчества, вовлекая в него детей и молодежь.

### ДЕНЬ ПОБЕДЫ В ЦАРЕВО



В завершении учебного года в воскресной школе Никольского храма с. Царево прошел целый ряд мероприятий, посвященных 70-й годовщине Победы в Великой Отечественной войне.

19 апреля состоялась встреча воспитанников воскресной школы с ветеранами «горячих точек». Перед ребятами выступили воины-интернационалисты Афганистана, участники военных действий в Чечне. Ребята читали гостям стихи, пели песни о войне, защитниках Родины, а ветераны делились своим воспоминаниями, много говорили о Боге и вере, о любви к Родине и патриотизме. Встреча завершилась общим снимком и чаепитием.

10 мая в воскресной школе состоялся праздничный концерт, полготовленный силами летей. На праздник были приглашены ветераны, труженики тыла, ветераны-афганцы, ученики воскресной школы и их родители. После праздника состоялось чаепитие с рассказами о войне.

17 мая воспитанники воскресной школы и педагоги совершили поездку в парк Победы на Поклонной горе г. Москвы. Для ребят была организована экскурсия в музей Великой Отечественной войны. В доступной игровой форме ребята познакомились с основными событиями Великой Отечественной войны, ее полководцами и героями. Под руководством старшего командира дети сформировали воинский отряд, познакомились со Строевым уставом, выполнили некоторые его команды, разгадали шифровку. Все участники были награждены грамотами. Завершилась поездка общей молитвой в храме Георгия Победоносца и прогулкой по красивой, ухоженной территории парка.

#### ПРЕСТОЛЬНЫЙ ПРАЗДНИК В ЛЕСНЫХ ПОЛЯНАХ



18 мая в поселке Лесные Поляны в храме иконы Божией Матери «Неупиваемая Чаша» состоялся престольный праздник. Несмотря на будний день, почтить образ Владычицы нашей Пресвятой Богородицы собралось довольно большое количество людей и духовенства. Особенностью праздника было то, что в этот день состоялась закладка капсулы и освящение камня в строящемся храме в честь образа иконы Божией Матери «Неупиваемая Чаша». Чин освящения совершил настоятель храма иерей Андрей Иванченко в сослужении духовенства Ивантеевского и Пушкинского благочиний.



Ктиторы и строители храма за жертвенную помощь и активное участие в жизни прихода были награждены благословенными грамотами благочинного церквей Ивантеевского округа.

### ОСВЯЩЕНИЕ ДЕТСКОГО САДА В ИВАНТЕЕВКЕ

19 мая благочинный церквей Ивантеевского округа протоиерей Иоанн Монаршек совершил освящение вновь открытого в г. Ивантеевке детского учреждения «Звездочка». Отец Иоанн поздравил заведующую детским садом «Звездочка» Н.В. Ермолину с началом нового дела, совершил освящение всех помещений, провел духовную беседу с детьми и персоналом. Всем ребятам были подарены шоколадки.

### проводы в армию



19 мая, в рамках патриотического воспитания молодежи и по инициативе Главы города А.Н. Ходырева, в г. Королеве состоялось торжественное мероприятие. 24 призывника пришли почтить память воинов Великой Отечественной войны и отдать долг Родине.

Чтобы пожелать будущим защитникам Отечества успешной службы, на площади Победы собрались ветераны войны, депутаты городского Совета, студенты профессионального техникума им. С.П. Королева и учащиеся городских школ. С напутственным словом к призывникам обратился клирик Богородицерождественского храма иерей Виктор Цешковский. Всем призывникам он подарил «Воинские молитвословы». После завершения выступле-

### ПРЕСТОЛЬНЫЙ ПРАЗДНИК ЕОРГИЕВСКОМ ХРАМЕ



6 мая в Георгиевском храме г. Ивантеевки состоялось торжественное богослужение, которое возглавил благочинный церквей Ивантеевского округа протоиерей Иоанн Монаршек. Перед началом богослужения был отслужен молебен великомученику Георгию, Победоносцу. После богослужения был совершен крестный ход вокруг древнего и строящегося храма и освящен поклонный крест, установленный в память пострадавшим за веру Христову.



В завершение богослужения отец благочинный поздравил всех с престольным праздником. По благословению митрополита Крутицкого и Коломенского Ювеналия были награждены епархиальными наградами к празднику благотворители и труженики храма.

### ФЕСТИВАЛЬ АНГЛИЙСКОГО ЯЗЫКА В ПРАВОСЛАВНОЙ ГИМНАЗИИ



14 мая в поселке Свердловский Шелковского района состоялся Фестиваль английского языка по мотивам сказки Льюиса Кэрролла «Алиса в стране чудес». В фестивале, наряду с шестью школами Щелковского района, приняла участие Православная гимназия «Ковчег» г. Королева. Соревнования проводились в пяти номинациях. В командном зачете ковчеговцы заняли второе место и привезли в школу призы и грамоты. Ученик 7 класса Русев Николай был награжден за лучший видеоряд презентации «О Льюисе Кэрролле», Рудая Полина (7 класс) — за самую яркую презентацию «О книге «Алиса в стране чудес». Грамотой была отмечена коллективная работа учащихся 3 класса гимназии «Коллаж по сказке «Алиса в стране чудес». Ученица 6 класса Муравьева Александра отмечена грамотой за работу «Безумная

# новости ивантебеского слагочиним

ний на площади развернулось настоящее сражение: примером силы, выдержки и мужества стало для призывников выступление военнослужащих Софринской бригады, которые приехали в Королев, чтобы поддержать ребят.

#### НАПУТСТВИЕ ПЕРЕД ЭКЗАМЕНАМИ



22 мая перед началом экзаменов в кадетской школе в г. Красноармейске прошла торжественная линейка. С напутственным словом к кадетам всех классов обратился настоятель Александро-Невского храма иерей Артемий Балакирев. Отец Артемий отметил особую важность выбранного кадетами пути, подчеркнул значимость исторического момента, в который мы живем, а также пожелал успехов на предстоящих экзаменах.

23 мая в православной гимназии «Ковчег» Космо-Дамианского храма г. Королева состоялся последний звонок для выпускников 9 и 11 классов. Под «Школьный вальс» Исаака Дунаевского прозвучали фанфары, и в залыс» исторического момента, в который мы живем, а также пожелал успехов на предстоящих экзаменах.

После этого прошло торжественное награждение кадетов, особенно отличившихся в течение учебного года.

#### ПРЕСТОЛЬНЫЙ ПРАЗДНИК В ДОМЕ-ИНТЕРНАТЕ «ЗАБОТА»



22 мая клирик Космо-Дамианского храма г. Королева иерей Иосиф Тогубицкий совершил Божественную Литургию в Никольском храме при Королевском доме-интернате «Забота» для престарелых и инвалидов. За богослужением молились и причащались Святых Христовых Таин проживающие здесь пожилые люди и сотрудники. После богослужения был совершен крестный ход вокруг храма. Кто по состоянию здоровья не смог присутствовать на службе, приняли святое причастие в палате.

### ФЕСТИВАЛЬ ФИЗИЧЕСКОЙ И ДУХОВНОЙ КУЛЬТУРЫ В ЖУКОВСКОМ



23 мая в г. Жуковском состоялся 14-й Фестиваль физической и духовной культуры учащихся воскресных школ Московской области. Ивантеевское благочиние представляла команда из православной гимназии «Ковчег» Космо-Дамианского храма г. Королева, которая насчитывала 20 человек из учащихся 5, 6 классов. Спортсмены состязались в соревнованиях по футболу, стритболу, легкой атлетике, перетягиванию каната, в веселых стартах по Олимпийской системе: проиграл — выбыл.

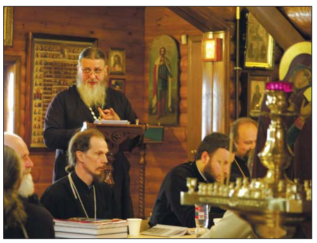
В соревновании по перетягиванию каната, в котором принял участие и сопровождавший ребят иерей Иосиф Тогубицкий, королевцы вышли в финал и завоевали второе место среди 34 команд, за что были награждены грамотой и медалью.

### **ПРАЗДНИК В ПРАВОСЛАВНОЙ ГИМНАЗИИ «КОВЧЕГ»**



23 мая в православной гимназии «Ковчег» Космонок для выпускников 9 и 11 классов. Под «Школьный вальс» Исаака Дунаевского прозвучали фанфары, и в зал вошли выпускники во главе с классным руководителем. После напутственных слов заведующего Королевским отделением гимназии иерея Виктора Нестерова чествовали учителей, благодарили родителей и сотрудников гимназии. Каждому поздравлению предшествовал отрывок из известного фильма, в котором в шутливой форме обыгрывался сам школьный предмет. Приятной неожиданностью для всех оказалось поздравление учителю музык — выпускник 11 класса Димитрий Нестеров исполнил русскую народную песню «Вдоль по Питерской». Трогательным подарком для учителей и родителей был вальс, который показали выпускники 9 класса. В конце праздника неожиданно на выпускников слетело множество разноцветных воздушных шаров с пожеланиями.

### СОБРАНИЕ КЛИРИКОВ ИВАНТЕЕВСКОГО БЛАГОЧИНИЯ



27 мая на приходе Серафимовского храма г. Юбилейный состоялось собрание-семинар клириков Ивантеевского благочиния на тему «Равноапостольный князь Владимир». С докладом выступил клирик Серафимовского храма диакон Павел Трошин.

Были обсуждены вопросы о подготовке воскресных школ к новому учебному году (выступил ответственный за религиозное образование в благочинии иерей Виктор Нестеров); о подготовке летнего лагеря в Барково (настоятель Ильинского храма с. Барково протоиерей Сергий Поперечный); о выездном лагере для учащихся воскресной школы Никольского храма с. Царево рассказал настоятель храма иерей Сергий Львов, об оказании клириками благочиния помощи на восстановление Никольского храма на территории НИИ «Геодезия».

### СЕМИНАР В ДЕТСКОМ САДУ «УЛЫБКА»

29 мая в детском саду «Улыбка» г. Ивантеевки состоялся семинар-практикум «Православные традиции русского народа», на который был приглашен благочинный церквей Ивантеевского округа протоиерей Иоанн Монаршек. В семинаре приняли участие педагоги дошкольных учреждений, родители и дети, украсившие своим выступлением экскурсию в уголок русского быта. Отец благочинный поздравил участников семинара с предстоящим праздником Святой Троицы, рассказал об этом празднике, наставил педагогов в деле духовно-нравственного воспитания детей. Ребята, участвовавшие в празднике, получили от отца Иоанна сладкие подарки.



### В ГЕОРГИЕВСКОМ ХРАМЕ — ВЫПУСКНОЙ

31 мая в Георгиевском храме г. Ивантеевки состоялся выпускной в воскресной школе для детей. После Божественной Литургии был отслужен благодарственный молебен. Выпускники получили свидетельства об окончании школы, а младшие перешли в следующий класс. Закончилось торжественное мероприятие чаепитием.

### ДЕТСКИЙ ПРАЗДНИК В ИВАНТЕЕВКЕ



1 июня благочинный церквей Ивантеевского округа протоиерей Иоанн Монаршек принял участие в городском празднике, посвященном Дню защиты детей. Отец благочинный выступил с приветственным словом перед собравшимися у городского фонтана молодыми семьями и благословил проведение праздника. Это был действительно настоящий праздник для детей с множеством интересных конкурсов, развлечений, мастер-классов.

### помощь инвалидам



Вот уже почти год при Александро-Невском храме г. Красноармейска существует пункт приема и раздачи вещей, который называется социально-благотворительным центром «Дари добро». За это время было сделано многое. Люди приносят вещи, а прихожане храма находят им новых хозяев. Особое внимание уделяется специальным приспособлениям для инвалидов, детским коляскам и кроватям и иной мебели. Недавно в храм принесли ходунки и костыли в хорошем состоянии. Силами прихожан, по благословению настоятеля, были выявлены малоимущие горожане, которые остро нуждались в костылях и ходунках. 2 июня эти вещи были им переданы, чем были очень обрадованы новые хозяева.

### освящение городской больницы

3 июня клирик храма священномученика Владимира в г. Королеве священник Глеб Козлов по просьбе медперсонала ЦГБ № 1 совершил освящение офтальмологического отделения, после которого состоялась беседа священнослужителя с руководством и персоналом отделения. Многие болящие, находящиеся на излечении в отделении,

# новости ивантеевского благочиним

просили окропить их святой водой и просили благословения. В освящении участвовало около пятидесяти человек.

### ЗАВЕРШЕНИЕ ОБУЧЕНИЯ НА БИБЛЕЙСКО-БОГОСЛОВСКИХ КУРСАХ

В Ивантеевском благочинии завершился двухгодичный курс библейско-богословских курсов им. преподобного Сергия Радонежского. В четырех отделениях прошли выпускные вечера, на которых вручались свидетельства об окончании курсов слушателям, прошедшим двухгодичное обучение.

2, 3, 4 и 7 июня в Смоленском храме г. Ивантеевки, Троицком и Елизаветинском храмах г. Королева, Александро-Невском храме г. Красноармейска благочинный церквей Ивантеевского округа протоиерей Иоанн Монаршек в сослужении клириков благочиния - преподавателей курсов совершил благодарственные молебны об успешном окончании обучения слушателей курсов. Вместе с предстоящими молились курсанты-учащиеся. После молебна отец Иоанн напутствовал выпускников и



вручил каждому свидетельство об окончании курсов и книгу в подарок. По окончании торжественной части состоялось чаепитие.

В 2015-2016 учебном году продолжат обучение те, кто перешел на 2 курс, и будет производен набор новых слушателей на 1 курс обучения.







# ЕБЛИКОВ ОСКЛЩЕНИЕ ТРОИЦКОГО ХРЯЯНЯ В КОРОЛЕВЕ

17 мая, в неделю 6-ю по Пасхе, о слепом, митрополит Ювеналий совершил чин Великого освящения Троицкого храма г. Королева и Божественную Литургию в новоосвященном храме. Его Высокопреосвященству сослу-Видновский епископ Тихон. епископ Балашихинский Николай, благочинный церквей Ивантеевского округа, настоятель Троицкого храма г. Королева протоиерей Иоанн Монаршек, благочинный церквей Щелковского округа протоиерей Андрей Ковальчук, настоятель Успенского кафедрального собора г. Коломны протоиерей Николай Качанкин, благочинный церквей Видновского округа протоиерей Михаил Егоров, благочинный церквей Егорьевского округа игумен Никодим (Лунев), благочинный церквей Пушкинского округа протоиерей Иоанн Монаршек, благочинный церквей Мытищинского округа протоиерей Димитрий Оловянников, временно исполняющий обязанности секретаря Московского епархиального управления протоиерей Алексий Михаленя, духовенство Ивантеевского благочиния

После сугубой ектении Владыка митрополит вознес молитву о мире на Украине. За Литургией состоялись две хиротонии: во диакона — Сергия Павловского, во священника — диакона Павла Роввина.

По завершении богослужения настоятель храма протоиерей Иоанн Монаршек приветствовал Владыку Ювеналия

«Ваше Высокопреосвященство, дорогой наш Владыка и отец! Христос Воскресе!

Именно это чудо многих людей понудило подарить Богу не только свои труды, не только веру, надежду и любовь, но и всю свою жизнь. И они дарили это Богу, потому что любили Его. Мы полюбили Бога, и мы сегодня воскресшему Господу нашему Иисусу Христу дарим этот святой храм, Великое освящение которого мы сегодня совершили.

Мы помним историю Ветхого Завета, когда пророк Давид хотел построить храм. Но чтобы построить дом Божий, оказывается, не только нужны деньги, не только нужна какая-то великая должность, но необходимо Божие благословение. И у нас было Божие благословение через Вас, Владыка, через Ваши святительские руки. Вы благословили создать здесь общину и построить храм, и мы видим, что Господь слышит наши молитвы и благословляет наши намерения. Сегодня мы стоим в новом храме, радуемся, что он красивый и что он наполнен благодатью Святого Духа, как в Ветхом Завете храм, построенный Соломоном.

Мы сердечно благодарим Бога за Его милость к нам, благодарим преподобного Сергия Радонежского, к которому я многократно обращался во время строительства этого храма и всегда получал через его святые молитвы от Бога помощь, и даже в тот же день, или через день,

или через два-три дня получал то, о чем просил — чтобы строительство продолжалось. Я, конечно, от души горячо и сердечно благодарю Вас, дорогой Владыка, за то, что Вы поставили нас сюда совершить это доброе дело — построить храм. Мы — вся наша большая семья, весь приход — сегодня даруем этот храм Богу, Воскресшему Иисусу Христу, и просим Его только об одном, чтобы Он совершил так, чтобы храм был всегда полон людьми, чтобы здесь совершались Таинства, богослужения, чтобы люди здесь готовились к жизни в Царстве Господа Иисуса Христа.

Мне бы также хотелось сегодня поблагодарить тех добрых жертвователей, которые видели нашу нужду и слышали мои прошения и шли на то, чтобы помочь в строительстве храма. Вы видите, какой прекрасный храм нам удалось воздвигнуть! Государство, к сожалению, не помогло, администрация не помогала в строительстве этого храма. Помогали честные и чистые руки, труженики нашего города и не только. И мне сегодня хочется их сердечно поблагодарить за те жертвы, которые они при-

Конечно, я не могу не сказать благодарственных слов нашим женщинам, нашим верующим людям, которые с самого начала в течение многих лет и до сегодняшнего дня безвозмездно дежурят в храме, и поют, и убираются, и своими молитвами помогали и помогают в строительстве этого святого храма. Я думаю, что каждый из них жертвовал, кто как мог и чем мог. Одни молились — и эта молитва было жертвой, другие дежурили или мыли полы — это тоже была жертва, а третьи по своим возможностям дали нам то, то пошло на строительство храма. Здесь есть и люди, которые своим личным трудом, безвозмездно проводили, например, электричество, воду, газ, тепло, или сами трудились в благоустройстве и строительстве этого храма.

Для меня, дорогой Владыка, сегодня — вторая Пасха, величайший праздник в моей жизни, потому что в этот исторический день мы смогли находиться вместе с Вами, дорогой Владыка, дорогие Владыки, отцы, братия и сестры, на этом святом месте, и потому, что мы были свидетелями того, как вырос этот храм, как было вначале очень трудно, строительство запрещали, нас отсюда выгоняли, но вопреки всему этому мы старались, чтобы храм был, и он есть. Я думаю, что строил этот храм Сам Бог. Он видел, что есть нужда в этом храме, потому что здесь много людей, много молодежи, много верующих и всем им нужен этот храм. Мы заверяем Вас, дорогой Владыка, что будем хранить его, как зеницу ока, мы будем его украшать и своими молитвами, и своими добрыми делами, чтобы сюда приходили люди и чтобы тут совершалась наша встреча с Богом.

У нас есть еще задачи: мы начали строить общеобразовательную церковную школу, и я хотел бы еще раз

попросить у Вас благословения, потому что с прошлого года мы построили только один этаж. И я верю, что если Вы благословите, то в этом году вырастут еще два этажа, а в последующие годы, благодаря нашим добрым благодетелям и жертвователям, у нас будет прекрасная школа.

Я всегда говорю, что все то, что мы при своей жизни подарим Богу, Церкви — все это пойдет с нами, все это откроет нам двери в Царство Божие. А то, что мы спрячем, что растратим на себя, — останется здесь и даже неизвестно, кому достанется.

Я вновь обращаюсь к Вам, дорогой Владыка, и прошу, благословите моих благодетелей, чтобы приумножалось их богатство и чтобы они не жалели его, но помогли достроить нашу школу, благоукрасить наш храм, расписать его, но и, конечно, чтобы и другим храмам помогали.

Итак, я хочу сердечно поблагодарить Вас, дорогой Владыка, и от имени всех наших прихожан преподнести скромный подарок — вот это пасхальное яйцо, на котором есть не только образ Спасителя Воскресшего, но и фотография нашего храма, которая будет напоминать, где Вы сегодня были и какой храм сегодня освятили. Вам очень тяжело, Вы находитесь на таком высоком служении в нашей Церкви и Вам нужна помощь. И я хотел бы попросить Матерь Божию, чтобы Она Своим Покровом, Своими молитвами помогала Вам во всем и чтобы Господь даровал Вам по Ее молитвам многая лета жизни. доброго здоровья, счастья и благополучия. Поэтому преподношу Вам эту скромную маленькую панагию, чтобы 1ресвятая Богородица хранила Вас и во всем помога*л* Ну и. конечно, наш маленький скромный букет, который мы хотим сегодня с любовью, от всей души преподнести Вам с благодарностью, что сегодня Вы с нами. Христос Воскресе! Многая лета нашему дорогому Владыке!»

Владыка митрополит обратился ко всем собравшимся с архипастырским словом:

«Возлюбленные братия, архипастыри, дорогой отец Иоанн, всечестные отцы, возлюбленные и дорогие братия и сестры. Христос Воскресе!

Мы специально не подгадывали, но так совпало, что встречаемся с вами и совершаем совместную молитву в пасхальный период, когда вспоминается Евангельское повествование о том, как Христос исцелил, дал зрение слепорожденному. И в этом совпадении есть что-то символическое.

Я сегодня совершаю Великое освящение храма в окружении сонма священников, которые на протяжении уже многих десятилетий в Московской области вместе со мной возрождают веру Христову и духовную жизнь среди народа.

Через несколько дней мы будем чествовать настоятеля этого храма, отца Иоанна, который в следующее воскресение будет отмечать 35-летие со дня своей хиротонии.

# СБЛИКОВ ОСКЛЩЕНИЕ ТРОИЦКОГО ХРЯЯНЯ К КОРОЛЕКЕ

Он 35 лет стоит у Престола Божия, возносит свои молитвы и освящает души людей. Очень трогательно вспоминать строительство храма Божия на этой земле. Я думаю, что многие из вас знают такой образ, когда исполненный жизни росток пробивает себя даже через асфальт, наверное, вы видели такие примеры. Вот что-то подобное происходит и сейчас, потому что с иным чем-то нельзя даже сравнить, с какими трудами пробивалась вера Христова на этой земле. И если сначала здесь была маленькая горсточка благочестивых прихожан, и они молились в деревянном храмике, то сегодня еле вместил этот собор всех вас, которые совершали с нами молитву, причащались Святых Христовых Таин. И это показывает, что не ради любопытства пришли люди, наполнившие храм, но практикующие христиане, которые живут верой в Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа и участвуют в жизни Церкви и освящаются ее Таинствами.

Я хочу горячо и сердечно поблагодарить Вас, дорогой отец Иоанн, который дал зрение этим людям, духовное зрение, веру Христову в их сердца, и только именно во имя этой веры люди могли жертвенно совершать воздвижение этого благолепного храма. Раньше, когда совершались какие-то события на земле, люди не себе ставили памятники, а относили все это к Богу, заслугам Божиим и воздвигали храмы в честь Бога. Так вот этот храм является памятником Вашего благочестия, памятником отцу Иоанну, который почти два десятилетия

мужественно заботился о том, чтобы люди здесь, на этом месте, обрели веру Христову. И я счастлив, что и мои братия-сопастыри, которые в таких же условиях созидают храмы Божии на нашей земле, видят сегодня этот вдохновенный пример, я бы сказал героический пример веры нашего собрата.

Я горячо и сердечно поздравляю всех нас с Великим освящением этого Троицкого собора. Скоро будет престольный праздник, и я думаю, как и сегодня храм будет наполнен людьми и все будут испрашивать всесильной помощи Святого Духа на свою жизнь, на свои труды и на свое вечное спасение.

Мое сердце сегодня переполнено великой радостью общения с вами, но не хочу злоупотреблять вашим вниманием, потому что вы с раннего утра находитесь здесь, как говорят "на ногах", устали, но не так часто это бывает, дорогие братия и сестры, поэтому хочется вновь и вновь выразить и отцу Иоанну, и всем вам, и нашим благотворителям горячую сердечную благодарность за то, что вы воздвигли этот храм нашему Великому Богу.

Святейший Патриарх с большим вниманием отнесся к этому событию и удостоил многих тружеников и жертвователей своим вниманием, а отец Иоанн мне подал большой список жертвователей, которых я тоже удостоил награждения, и думаю, что в сегодняшний день мы наберемся терпения, когда я буду производить награждение, потому что эти люди должны знать, как мы их

ценим, как мы их любим, как мы их благодарим перед вашим лицом. Но в первую очередь я хотел бы попросить отца Иоанна принять этот образ Христа Спасителя, как мое благословение этому собору для того, чтобы верующие, взирая на лик Спасителя, получали благословение и исцеление от душевных и телесных своих недугов.

Дорогой отец Иоанн, мы в этом году отмечаем тысячелетие со дня преставления святого равноапостольного великого князя Владимира, и мне хотелось бы в день, когда мы отмечаем твой подвиг, тоже своего рода крещение этого места, передать тебе в благословение образ Крестителя Руси. Пусть святой равноапостольный великий князь Владимир укрепляет тебя, исцеляет от душевных и телесных болезней и хранит тебя на многая и благая лета.

Я еще раз поздравляю вас с наградами, это награда всему приходу, потому что каждый своим присутствием и усердием приближал этот праздничный день. Храни вас всех Господь!»

Его Высокопреосвященство передал отцу Иоанну Патриаршую награду — орден святого равноапостольного великого князя Владимира III степени, а также награды жертвователям и благотворителям Троицкого храма.

После общего памятного снимка на паперти Троицкого храма праздник продолжился за общей братской трапезой.











