

В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог.

Ин. 1,1

Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие всей твари

Мρк. 7,7

И как хотите, чтоб поступали с вами люди, так и вы поступайте с ними.

Лк. 6,31

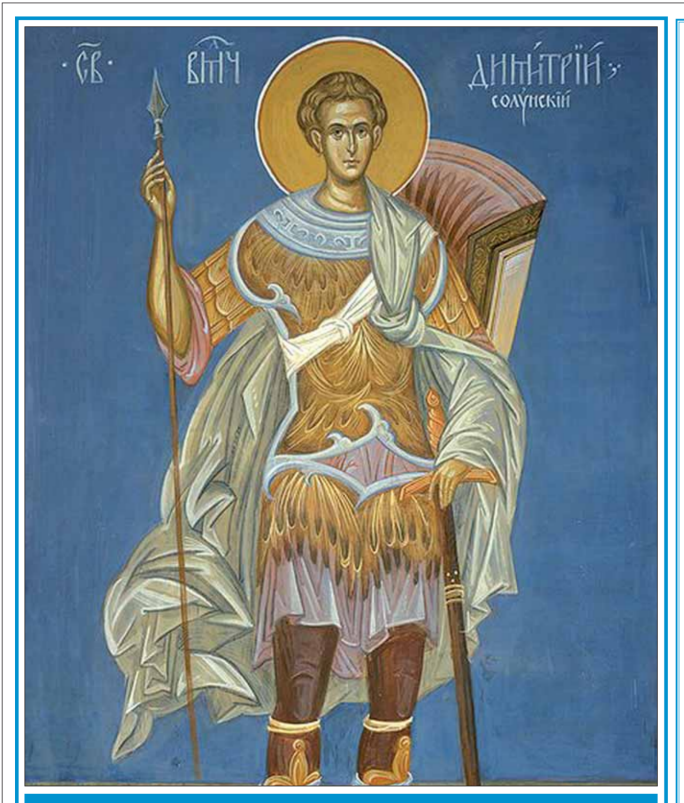
Просите и дастся Вам; ищите, и обрящете; стучите, и отверзятся.

Матф. 7,7

ГАЗЕТА ХРАМА СМОЛЕНСКОЙ ИКОНЫ БОЖИЕЙ МАТЕРИ

**НОЯБРЬ** 2010 г.

ВЫПУСК 11 (115)



## ANNTPUERCHAA POANTEALCHAA GSKK

Во имя Отца, и Сына, и Святаго блаженной вечной жизни, по Своей Духа!

"Бог же не есть Бог мертвых, но живых, ибо у Него все живы", - сказал Спаситель не веровавшим воскресению мертвых саддукеям (Лк. 20, 38).

Дорогие братия и сестры, благодарение Господу, что Он неусыпно печется о нашем спасении и достижении Царствия Божия и дает возможность молиться и помогать своими молитважизни.

Бог, сотворивший человека для

благой воле желает всем наследия этой жизни, а потому и принимает до всеобщего воскресения и Суда молитвы живых за усопших, когда эти молитвы приносятся с искреннею верою и любовью к почившим родственникам. Церковь с самых первых времен, приняв от Апостолов наставление молиться за усопших, совершала поминовение их во все времена. Святой ми участи наших ближних в загробной Иоанн Златоуст говорил: "Не напрасно узаконено Апостолами поминать умерших при Страшных Тайнах. Они

знали, что великая бывает от того польза для усопщих, великое благодеяние". Поминовение усопших совершалось и в ветхозаветной церкви так, например, Иуда Маккавей совершал молитвы за воинов, павших на поле брани. Настоящая родительская суббота именуется Димитриевской, потому что она установлена великим князем Димитрием Донским по совету и благословению преподобного Сергия в вечное поминовение павших на Куликовом поле героев.

Дорогие братия и сестры, мы,

### НЕ В СИЛЕ БОГ, А В ПРАВДЕ

ИЗДАЕТСЯ ПОД РЕДАКЦИЕЙ митрофорного протоиерея ИОАННА МОНАРШЕКА



Что надо знать о смерти. Пророк Иоиль. Преподобный Аврамий Ростовский. Преподобный Спиридон Печерский.

#### стр. 4-7

Воскресные Евангельские чтения. Собор Архистратига Михаила. Мир Ангелов. Заступнице усердная.

### **⊗ ⊗ № Стр. 8, 9**

Святой праведный Иоанн Кронштадский о Божией Матери. Казанская икона Божией Матери. Св. мчч. Гурий, Самон и Авив.

### 

Преподобный Никон Радонежский. Патриарх Адриан. Священномученик Павлин. Мы должны идти за Христом.

### **⊗ 💸 стр. 13, 14 💥 🛞**

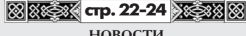
О естестве и назначении души. Мир душевный и "мир сей". Недуг маловерия. Борьба дьявола с Богом через человека.

### **⊗ 🕸 стр. 15-17** 🕦

православных Крестов. О грехе блуда. Основы отношений с ближними.

### **⊗ 💸 стр. 18-21 💥 🕸** 🛇

Иконы в нашем доме. Врачевание гордости. Афон. О христианских именах. Язык и жизнь. Язык мой - враг мой.



**НОВОСТИ** ПУШКИНСКОГО БЛАГОЧИНИЯ.

# 

О разных вещах люди не хотят думать, но о смерти люди не хотят не только думать - они ее боятся так, что выступает холодный пот на лбу. Смерть страшна для всякого человека. Страшен процесс старения и умирания, а главное, разделение души с телом. Мысль, что человек погружается в неизвестный мрак, - вот что страшит всех людей перед смертью. Ничего нет в жизни вернее ее, а люди так мало думают о ней.

Смерть - это разлучение души от тела. Тело предается земле, а душа остается одна. О смерти стало известно из уст Самого Бога, когда Он сказал: "а от древа познания добра и зла, не ешь от него, ибо в день, в который ты вкусишь от него, смертью умрешь" (Быт. 2, 17).

Люди обычно не желают говорить о смерти и даже думать. Всякое напоминание о ней они заглушают, чем только можно. Мы, люди, смерти боимся потому, что к ней не готовимся. Если бы у нас было желание готовиться к ней, не было бы страха перед ней. О смерти нужно думать, тогда не будет желания грешить. "Не бойся смерти, - говорит святой Димитрий Ростовский, - но готовься к ней, проводя святую жизнь; если будешь готов к смерти, не будешь бояться ее, если возлюбишь всем сердцем Господа, то сам пожелаешь ее".

Смерть - это величайшее зло, это злейший враг. Это неприятное тяжелое зрелище, но, думаю, для тех, кто не имеет надежды вечной жизни, кто в земных радостях и утехах видит конечную цель своего бытия и не в силах возвыситься умом своим и сердцем до познания и любви иных благ, духовных, нетленных, вечных на Небе.

Человек, который верит в загробную вечную жизнь, а на земную жизнь смотрит как на время своего приготовления к вечности - смерть считает благодеянием. Для верующих в Бога людей и слушающих Его - смерть есть истинное желание, благо, высшее всех сокровищ земных. Для истинного христианина смерть есть великое благодеяние Божие.

Когда приходит смерть к человеку? Когда и где постигает смерть человека? Смерть может постигнуть человека везде, в любое время, даже тогда, когда ты о ней меньше всего думаешь. Поэтому Святое Писание и Святые Отцы советуют быть всегда готовым к часу смертному. Они советуют думать о смерти всегда и везде. И не важно, что ты еще молодой и здоровый. В молодости многие умирают. "Веселись, юноша, в юности твоей, и да вкушает сердце твое радости во дни юности твоей, и ходи по путям сердца твоего и по видению очей твоих; только знай, что за все это Бог приведет тебя на суд " (Эккл. 11, 9). В каком бы ты ни был состоянии, и что бы ты ни делал, не забывай своего часа смертного. "Во всех делах твоих помни о конце твоем, и вовек не согрешишь" (Сир. 7, 39).

Да, смерть возле нас. Она смотрит нам в глаза и ждет лишь повеления Творца, дабы пожать нас, как серп пожинает колос. И хотя мы убегаем от нее, но не убежим. Она не желанный гость, но входит везде и к бедным, и к богатым, людей, обманули, не помогли. Мы думали, что время наи к простым людям, и к царям. Нужно помнить, что "смерть грешников люта", поэтому стараться надо быть чистыми душой и телом, стараться быть праведниками.

Творец наш Своим всеблагим Промыслом скрыл от нас от этого - погибель. час смерти, чтобы предохранить нас от отчаяния. Вот

ле месяц, неделю или один день? Люди бы с ума сходили, приходили бы в отчаяние, страдали и мучались бы. Вот поэтому Господь скрыл от нас день и час смерти. Но мы видим других умирающих, и поэтому должны делать вывод, что и наш день смертный наступит. Давайте подумаем, а как святые люди смотрели на смерть, как они относились к ней? Апостол Павел говорит: "Для меня жизнь - Христос, и смерть - приобретение" (Флп. 1,21). "Имею желание разрешиться и быть со Христом" (Флп. 1, 23).

Многие христиане добровольно шли за веру во Христа на мучение и саму смерть. Для них смерть была великим благодеянием. Поэтому, с одной стороны, смерть - это зло, которое наводит на нас ужас, а с другой стороны - благодеяние, которое освобождает нас от земных страданий, дает возможность нашего единения с Богом.

Преподобный Арсений перед смертью не переставал плакать. Его спросили: "Отец, ты что, боишься смерти?" "Да", - отвечал преподобный Арсений.

Преподобный Агафон перед смертью три дня пробыл в молитве неподвижно с открытыми глазами. Его толкнули и спросили: "Агафон, ты где?" - "Стою перед лицом Божиим", отвечал он. - "И ты, отец, боишься?" - "Сколько мог, я трудился, исполняя заповеди Божии, но я человек, поэтому, не знаю, угодны ли мои дела Богу? Ибо иной суд у Бога, иной у людей" И когда его хотели еще спросить о чем-то, Агафон сказал: "Сделайте милость, не говорите больше со мной, я беседую с Ангелами, Святыми, Божией Матерью" - и тут же скончался.

О преподобном Сысое говорится, что перед смертью, когда около него сидели отцы, лицо его просияло, как солнце. Он говорил отцам: "Вот пришел преподобный Антоний" Через некоторое время он опять сказал: "Вот пришли Пророки". Потом сказал: "Вот вижу святых Апостолов". И он с кем-то говорил, а лицо его стало светлое. Отцы стали спрашивать: "С кем-то ты разговариваешь?" Он ответил: "Вот пришли Ангелы взять меня, а я прошу их, чтобы на некоторое время оставили меня для покаяния". Старцы сказали ему: "Ты, отец, не имеешь нужды в покаянии". Он отвечал им: "Нет, я уверен, что и не начинал еще покаяние". А все знали, что он совершен. И вдруг его лицо заблистало подобно солнцу. Все ужаснулись, а он говорит им: "Смотрите, вот Господь идет, и Он говорит: "Несите ко Мне избранный сосуд пустыни". После этих слов он скончался

Хорошо бы нам, живым, представлять себя уже умирающими. Мы могли бы вспомнить, сколько времени провели в суете, ленились делать добрые дела, как часто мы откладывали на завтра то доброе, что можно было бы сделать, и не сделали. Сколько людей мы могли бы утешить, помочь им, и не помогли. Сколько бедных, с которыми мы не поделились куском хлеба. И сколько мы сделали зла, обидели шей жизни никогда не кончится. И все эти мысли для человека понимающего воздействуют во спасение его, приводят к покаянию, а для неверующего - наводят тоску, уныние, а

Протоиерей Иоанн Монаршек

## HARIAL GRATORO ALVAGNIKA

(Житие святого мученика Уара: он был воином, обличил царя за преследование христиан, был подвергнут жестоким мучениям; любовь к нему Клеопатры - она погребает его в своем доме, часто молится ему - испрашивает разрешение перевезти его мощи под видом тела своего усопшего мужа на свою родину: погребает его там, воздвигает храм над его могилой; молится ему о своем сыне; смерть сына в ту же ночь; ропот Клеопатры на мученика; явление его ей во сне вместе с Главное, что страшит ее в замужестве, это потеря целомудсыном в славе со словами: "Ты просила меня, чтобы я как можно лучше устроил твоего сына, ты хотела, чтобы он был воином, и вот я постарался как можно лучше исполнить твою просьбу: по моей молитве он теперь воин Царя Небесного, он стоит рядом с Херувимами во славе Божией. Ты просила ему временного счастья, а я дал ему счастье вечное". Раскаяние грех. Если этот человек некрещеный или если он разврат-Клеопатры. Последние семь лет своей жизни она провела в непрестанной молитве у гроба святого Мученика.)

Этот пример очень поучителен для нас. Часто бывает. что Господь посылает нам в жизни совсем не то, о чем мы Его просим, не исполняет наших просьб, даже самых благочестивых. В таких случаях нам бывает очень трудно покориться воле Божией. Мы исполняем волю Божию легко только тогда, когда она совпадает со стремлениями нашего сердца. Но чаще всего воля Божия не совпадает с нашей волей. Истинную волю Божию всегда трудно исполнить, если не отвергнуться своей греховной воли.

когда Он молился в Гефсиманском саду о том, чтобы Отец благоволил пронести мимо Него эту чашу страданий, о том, чтобы спасение человечества совершилось каким-нибудь другим путем? Но Отец послал к Нему Ангела, который на-

1 ноября мы вспоминаем святого мученика Уара и бла- помнил Ему, что Он - Агнец Божий, закланный от начала мира, что этот путь спасения падшего человека был избран в Предвечном Совете Святой Троицы еще до сотворения мира. И Господь исполнил волю Своего Отца, как ни тяжело это было Ему.

Легко ли бывает юноше расстаться с родной семьей и идти на военную службу, а может быть, на верную смерть? Но он делает это, исполняя волю Божию. Легко ли девушке выйти замуж, оставить родной дом, войти в чужую семью? рия, этого союза души с Богом. "Как я буду делить свое сердце, которое до сих пор всецело принадлежало Богу, между Богом и этим человеком?" Выходя замуж, девушка должна серьезно подумать, действительно ли на этот брак есть воля Божия. Господь никогда не благословляет нас на ник, Господь не благословит тебя на брак с ним.

Волю Божию всегда бывает трудно исполнить. Мы ищем спокойной, мирной жизни, а Господь посылает нам скорби. Женщина хочет иметь благочестивого мужа, а Господь посылает ей человека неверующего. Выходя замуж, она надеется быть здоровой и счастливой, а Господь с первых же дней замужества посылает ей болезни. Таким путем Господь отсекает от нашей души наши страсти. Иногда Он совершенно изменяет весь путь жизни человека.

В нашей жизни очень много таинственного, не думайте, что вы можете так легко сами понять, что вам нужно и по-Легко ли было Господу исполнить волю Своего Отца, лезно. Особенно тяжелым грехом являются такие случаи, когда человек сознательно, обдуманно, по страсти нарушает волю Божию. Покайтесь, если в вашей жизни были такие случаи.

Протоиерей Николай Голубцов

## ARAZAZNYTNIKNK POZNIEZIKETNKOTA

живые, должны совершать молитвы за усопших с твердою верою, что наши сродники живут тою же разумною жизнью, с теми же духовными ощущениями, с какими они жили в теле, находясь на земле, и поэтому они нас слышат и ждут нашей молитвы. Человек, умирая, безследно не исчезает, так как имеет безсмертную душу, которая никогда не умирает. То, что мы видим умирающим, есть видимое грубое тело, которое есть прах, потому что от земли взято и опять возвращается в землю, а невидимая тонкая сила в человеке, которую мы называем душою, никогда не умирает. Тело само собою свидетельствует о своей смертности, потому что оно разрушимо и делимо, душа же, напротив, имеет несложное неразрушимое духовное существо и потому разлагаться и умирать, как тело, не может. Душа безсмертна, и она может продолжать свое существование и без тела, а тело без души не может самостоятельно жить и совершать деятельность. Поэтому наши сродники нас слышат и, может быть, очень нужда-

Нет человека, который бы пожил и не согрешил. Никто не чист от греховной скверны, хотя бы он прожил только один день на земле. Все мы во грехах рождаемся, во грехах проводим жизнь и во грехах умираем. Правда, многие из нас часто каются и причащаются Святых Таин, но едва только успеем покаяться, как снова успеваем нагрешить, и смерть всегда нас застает неоплатными должниками пред Богом. А между тем за гробом нет больше места для покаяния. Только в земной жизни человек может каяться и творить добрые дела, за гробом же он ничего не может сделать для своего спасения, и его ожидает одно из двух: помилование или осуждение.

Поэтому Святая Церковь, исполняя заповедь Христову о любви к ближним, призывает нас и научает нас, чтобы мы молились за умерших, в вере и благочестии скончавшихся. Усопшие наши сродники, перешедшие в иную жизнь, хотя и в вере скончавшиеся и не в ожесточенном зле, тем не менее еще не совершенны в добрых делах, и души таковых христиан могут находиться в аду, и глубоко раскаиваться в грехах земной жизни, и стремиться ко благу, к которому иногда были равнодушны на земле.

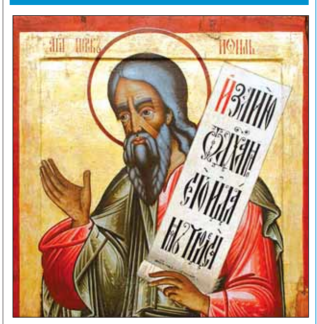
Но собственными силами они не могут освободиться от уз ада. Христос - разрушитель ада - имеет власть отверзать и закрывать врата ада, поэтому живым членам Церкви остается молить Господа о помиловании их. Святые отцы утверждают, что до всеобщего суда Божия участь умерших по молитвам Церкви может быть изменена. Святитель Иоанн Златоуст говорит: "Есть возможность облегчить наказание умершего грешника. Если будем творить частые молитвы за него и раздавать милостыню, то, хотя бы он был и недостоин сам по себе, Бог ус-

А о том, насколько полезны молитвы за усопших, повествует нам святая мученица Перпетуя. Совершая память об усопших, нам необходимо и подумать посерьезнее о загробной жизни, и утверждать истину этого верования, потому что от этого зависит построение нашей жизни на земле и утверждение нашего нравственного начала. Непрочна и суетна наша жизнь на земле. Самое ясное течение ее часто омрачается совсем неожиданно самыми черными тучами житейских бурь. Радости наши смежны с горем; от богатства недалеко нищета; здоровье ничем не защищено от болезней; жизнь всегда может пресечься смертью. И грустно становится, когда видишь и испытываешь всю непрочность ее благ. Но еще грустнее становится, когда при этом остаешься безутешным.

Где же искать утешения, как не в твердой надежде, что настоящая земная жизнь не оканчивается еще смертью, что мы должны ждать жизни будущей, загробной? Говоря о ней, святой апостол Павел обращает к солунским христианам такие слова: "Не хочу оставить вас, братия, в неведении об умерших, дабы вы не скорбели, как прочие, не имеющие надежды" (1 Сол. 4, 13). Только не имеющие надежды на продолжение по смерти настоящей жизни сетуют и печалятся во все течение жизни и ни в чем не находят утешения. Верующий человек, напротив, надеется, что загробная жизнь есть, и надежда на это, ожидание этого составляет источник истинного утешения и успокоения. Таким образом, мысль о нашей участи в будущей жизни должна быть у всех нас и в сердце, и в уме и гораздо чаще должна занимать нас, чем другие вопросы. Тем не менее эта живая истина некоторыми совершенно отрицается, а некоторые с равнодушием относятся к ней, совершенно не думая о ней..

Архимандрит Кирилл (Павлов)

## HEALOH HOLDE



Имя Иоиль в переводе с еврейского языка означает -Иегова есть Бог, или Господь Бог.

Святой пророк Иоиль, один из 12-ти малых Пророков, был сын Вафуила (Иоил. 1, 1). По преданию, пророк Иоиль происходил из Заиорданской области, из колена Гадова или Рувимова, и жил в городе Вефароне или Вефаре, расположенном на границе колена Ефремова и Вениаминова.

Свое пророческое служение святой Иоиль проходил в царстве иудейском и именно в Иерусалиме (Ср. 1, 9, 13; 2, 1, 15). Пророк говорит только об Иуде (Иоил. 2, 27; 3, 1), которого называет Израилем (Иоил. 3, 2), а о десятиколенном царстве не упоминает. При этом Иоиль указывает на рассеяние Израиля - Иуды между народами и даже о разделении народами Израильской земли (Иоил. 3.2)

Поводом к произнесению пророческих речей для Иоиля послужило великое бедствие, постигшее царство Иудейское - продолжительная засуха и налетевшая в громадном количестве саранча, разорившие Иудейскую страну. В связи с этим, Пророк призывает народ обратиться к Иегове с молитвою о помощи, ибо близок день Господень (Иоил. 2, 1). Народ еврейский внял голосу Пророка и обратился к Иегове с молитвою о помощи и Господь пощадил народ Свой, и за его обращение Господь обещает благоденствие и обилие земных благ (Иоил. 2, 19-27).

Пророк провидит отдаленные, благодатные времена Мессии. Настанет время, когда изольется Дух Святой на всякую плоть без различия пола, возраста и состояния (Иоил. 2, 28-29). Исполнение предсказания об излиянии Святого Духа началось со дня первой христианской Пятидесятницы и будет продолжаться во все время, пока не войдет в Царство Христово полное число язычников.

Пророк Иоиль предсказал и о наступлении всеобщего суда ("день Господень"), которому будут предшествовать страшные явления на небе и на земле, и в который спасется только тот, кто призовет имя Господне ( Иоил. 2, 30-32)

В день Господень Иегова произведет в долине Иосафатовой суд над язычниками и страшное наказание постигнет их (Иоил. 3, 19). Но день суда Господня не будет страшен для Израиля - для него он явится началом блаженной жизни (Иоил. 3, 18, 20).

Святой пророк Иоиль оставил книгу своих пророчеств, состоящую из 3-х глав. Книга представляет нечто целое, главное её пророчество - о великом "дне Господнем", т.е. о дне суда Господа над народами. Язык книги Иоиля отличается чистотою, простотою и ясностью, образы отличаются красотою и живостью.

Жил святой пророк Иоиль за 800 лет до Рождества Христова

Память святого пророка Иоиля Православная Церковь празднует 19 октября (1 ноября).

### Тропарь

Предведый Божие пришествие во плоти и наитие Духа Святаго и грядущий Суд предсказавый, пророче Иоиле: спасай молитвами твоими чтущия тя от всех скорбей.

### Кондак

Просветившееся Духом чистое твое сердце, пророчества бысть светлейшаго приятелище: зриши бо, яко настоящая, далече сущая; сего ради тя почитаем, пророче блаженне, Иоиле славне.

### Величание

Величаем тя, пророче Божий Иоиле, и чтим святую память твою, ты бо молиши за нас Христа Бога нашего.

## ПРЕПОДОЕНЫЙ ЯГРЯЯНИЙ РОСТОРСКИЙ

(память 29 октября/11 ноября)

Преподобный Аврамий (в миру Иверик) родился в Чухломе (неподалёку от Костромы) и был сыном благочестивых родителей. С молодых лет он оставил родительский дом и мирскую суету, принял иночество и посвятил себя Богу, приняв пострижение в Вааламском монастыре на Ладожском озере. Покорив плоть духу, он изнурял себя подвигами, очищал душу слезами и сподобился благодати чудотворения.

По особому Божию откровению поселился в Ростове на берегу озера Неро. В те далекие времена в тех краях было много язычников, и Преподобный усиленно трудился над распространением истинной веры.

Жители одной из окраин Ростова поклонялись каменному идолу Велесу. Обитавший в идоле нечистый дух наводил на всех страх, и христиане боялись проходить вблизи идола. Аврамий молил Бога даровать ему силу сокрушить идола, но молитва его долго не была услышана.

Однажды он встретил благолепного старца, который подсказал ему путь сокрушения идола, отправив в Царьград к дому Иоанна Богослова помолиться перед его образом и напутствовал словами: "И не выйдешь тщетно, но получишь желаемое".

Аврамий отправился в путь, забыв о его дальности, и только вышел за город, как увидел человека без волос на голове, с круглой бородой и благоговением на лице. В руке у него была трость. Аврамий поклонился ему и поведал, что идёт в дом Иоанна Богослова. Тот дал ему трость, сказав: "Ударь тростью по идолу, и окаянный обратится в прах", и стал невидим.

Аврамий понял, что это был сам Иоанн Богослов. На том месте, где встретился святой Старец, Аврамий поставил церковь во имя его, а там, где стоял Велес, Преподобный с благословения епископа соорудил церковь в честь Богоявления Господня. Позднее здесь образовался Богоявленский монастырь, который и сейчас стоит примерно в двух километрах от Ростовского кремля.

От язычников Аврамий претерпел много зла. Однако

за непродолжительное время своим учением и терпением он привел неверующих ко Христу: крестились все от мала до велика, и даже женщины и дети стали ходить на славословие Божие и на Всенощное бдение.

Ростовские князья относились к отцу Аврамию с большим уважением, предоставляя монастырю много средств для строений и деревни на содержание иноков. Ростовский епископ возвел Аврамий монастырь в степень архимандритии, а отца Аврамия поставил в архимандриты. С того времени он стал еще усерднее подвизаться и прилагать труды к трудам, предаваясь посту и молитве. Он был образцом для всех, отличаясь смирением и любовью.

Однако диавол не оставлял Преподобного в покое, вооружившись постоянно творить ему огорчения. Однажды, когда Преподобный хотел умыть руки в своей келии перед Литургией, диавол нырнул в умывальницу. Уразумев присутствие в сосуде нечистого духа, Аврамий положил на сосуд честной крест, и бес не мог выбраться, попаляемый крестной силой, за что обещал отомстить Преподобному. Он превратился в прекрасного воина и предстал перед князем, обличая Аврамия в сокрытии сокровищ. Князь рассердился и велел воину доставить Преподобного в том виде, в каком его застанет. Босой Аврамий стоял на молитве во власянице. Воин схватил его, посадил на коня и погнал к городу Владимиру.

Увидев Преподобного, князь велел поставить перед собой и воина-обвинителя. Мнимый воин повторил свои обвинения. Услышав это, Преподобный, взмолясь, приказал диаволу объявить себя, что тот и сделал, признавшись, что он бес и мстит старцу, после чего сразу исчез. Тогда князь стал молить Преподобного о прощении и отпустил его с миром, дарами и честью.

Почил преподобный Аврамий в глубокой старости и был погребён в основанном им монастыре. Святые мощи его обрели между 1176 и 1212 годами. Сейчас они открыто почивают в серебряной раке. Рукоятка жезла в виде креста, которым был сокрушен идол, и ныне хранится в Богоявленском Аврамиевом монастыре. Святой был канонизирован до Собора 1547 года

"Петербургские Святые"

## преподокный спиридон печерский

Житие Спиридона Печерского начинается словами: "Всякая душа, озаренная благодатию свыше, бывает проста". И далее говорится, как пришел простой неграмотный, неученый человек в Печерский монастырь и как стал он подвизаться в простоте сердца, в смирении, как он, уже будучи немолодым, выучился грамоте настолько, чтобы читать Псалтирь, как он ежедневно пел все псалмы Псалтири и как игумен Пимен, увидав этот смиренный труд подвижника Спиридона, дал ему послушание печь просфоры для Таинства Евхаристии.

С молитвою, с песнопениями совершал все работы свои преподобный Спиридон.

Рубил ли он дрова, таскал ли воду, готовил ли просфоры, он все время пел псалмы.

И вот однажды случился в его просфорне пожар. Из печки вымахнуло пламя, зажглась клеть, и огонь стал подыматься и охватил крышу. Тогда преподобный Спиридон снял с себя мантию, закрыл ею печь, снял власяницу свою и принес в ней воды.

И братия увидела чудо: не сгорела мантия Спиридона и не протекла власяница - и этой водой, набранной им, потушили пожар. Вспомним по поводу этого Жития смиренного и простого инока Спиридона слова апостола Павла: "Бог избрал немудрое мира, чтобы посрамить мудрых" (1 Кор. 1, 27). Вспомним и слова святого Григория Богослова: "Я подвизаюсь в приобретении простоты душевной, от которой зависит спасение". Что же это за простота душевная, о которой повествует Житие, о которой свидетельствует Апостол и о которой говорит Святой?

Это та благодатная простота, которая так отличает духоносного человека от человека мирского; простота, которая дается духовными трудами, иногда ценой жизни, смиренной работой над своим внутренним устроением.

Ее нельзя получить, эту простоту, одним лишь движением своей воли, ее нельзя получить в миру, она дается как благодатный дар той душе, которая посвящает себя Богу.

Все мы сложны, в каждом из нас не один человек, а десять, и эти десять тащат нас в разные стороны. По каждому поводу у нас не одна мысль, а десять мыслей.

Каждое событие вызывает в нас не одно решение, а множество, из которых не знаем, что нам выбрать.

На молитве у нас не одна мысль, а неисчислимое количество мыслей, которые распыляют, которые рассеивают эту единую нашу молитвенную мыслы

Эта наша сложность, это многоволие в нас, эта рацио-

нальность чувствования, неединство мыслей - все это есть результат хозяйничания в нас страстей. Это они так нас запутывают, усложняют, так в разные стороны влекут человеческую душу.

Вот почему простота, вожделенная в жизни духовной, может быть дана человеку лишь путем неустанных его внутренних трудов и благодати Божией.

Так во внутренней жизни человек стремится к приобретению простоты душевной, от которой зависит спасение. И он должен на всем своем жизненном пути утверждаться этими словами Апостола, памятуя, что Бог избрал немудрое мира, чтобы посрамить мудрых.

Бог избрал Апостолов, которые были немудрыми для мира, но это немудрое посрамило мир, ибо возвещенное через Апостолов Евангелие показало истинный свет, перед которым мир явил себя как тьма. Безумным и немудрым для мира был тот путь, которым шли первые христиане, все их дело, по мирскому разумению, было сплошным безумием.

Какими, в самом деле, для человеческого разума должны были казаться безсмысленными, ненужными и безполезными те жертвы, которые без всякой практической пользы приносили первые христиане.

Но они посрамили мудрое мира, ибо мученичество христианское победило языческий мир.

Перед светом христианского мученичества язычество явило себя как тьма.

Мы должны научиться руководствоваться в высших вопросах не столько нашим мирским разумением, сколько голосом своей совести, ибо этот голос есть немудрое мира, это есть благодатный голос в нас, это есть сохранившаяся в нас простота души.

Какими бы запутанными ни были те или иные жизненные вопросы, которые встают перед нами, если мы подойдем к решению их не мудрствуя лукаво, уповая не столько на силы своего мирского рассудка, сколько на голос чистой, сохранившейся в каждом из нас совести, то мы всегда решим немудро для мира, но премудро в соответствии с духом благодати Божией. Вот всему этому надлежит нам учиться, читая описание Жития Спиридона Печерского. Это даст нам указание и в нашей жизни, когда перед нами встанут трудные и сложные вопросы.

Будем спрашивать тогда не столько наш лукавый ум, сколько сердце, и оно в простоте ответит нам истину.

Протоиерей Валентин Свенцицкий





# BOCKPECHLIE EBAHГЕЛЬСКИЕ ЧТЕНИЯ

## "REFA TROA CHACAA TERA.."

(ЛК. 8, 41-56)

Для нашего духовного назидания Церковь Божия предлагает ныне евангельский рассказ об исцелении Христом Спасителем кровоточивой женщины и воскрешении Господом умершей дочери Иаира.

Господь наш Иисус Христос учил в Капернауме, окруженный учениками и множеством народа. И вот приходит к Нему начальник иудейской синагоги Иаир, падает на колени и просит войти в дом - исцелить умирающую дочь его. Милосердный Господь идет за Иаиром. В это время к Спасителю приближается женщина и касается края Его одежды. Эта женщина страдала кровотечением двенадцать лет, лечилась у врачей, истратила на них все свое имущество и не получила пользы. А тут она сразу исцелилась. Господь Всеведущий спросил: кто прикоснулся ко Мне? Апостол Петр ответил: "Наставник! народ окружает Тебя и теснит,- и Ты говоришь: кто прикоснулся ко Мне? Иисус ответил: прикоснулся ко Мне некто, ибо Я чувствовал силу, исшедшую из Меня". Тогда женщина с трепетом подошла к Спасителю, пала пред Ним на колени и рассказала, как она прикоснулась к Его одежде и тотчас выздоровела. Господь сказал ей: "дерзай, дщерь! вера твоя спасла тебя; иди с миром". В это время приходят из дома Иаира и сообщают ему: "дочь твоя умерла; не утруждай Учителя". Услышав это, Спаситель говорит Иаиру: "не бойся, только веруй, и спасена будет".

Пришли в дом, люди плакали. Господь говорит им: не плачьте; она не умерла, но спит. И смеялись над Ним, зная, что она умерла. Тогда Христос Спаситель вместе с тремя учениками Своими - Петром, Иаковом и Иоанном, с отцом и матерью умершей вошел в дом, приказал всем выйти вон и, взяв за руку умершую, сказал: девица! встань. И тотчас она воскресла и встала с постели. Господь велел дать ей есть. И велика была радость родителей (Лк. 8, 41-56).

Обратите внимание, возлюбленные, на кровоточивую женщину: она двенадцать лет страдала, пользовалась услугами врачей, но все болела. А когда прикоснулась к одежде Спасителя, тотчас исцелилась.

С христианской точки зрения, лечиться - не грех. Господь умудряет врачей, даже если они и неверующие, для того, чтобы через них делалась милость болящим людям. И медицина много добра приносит людям. Но и самые талантливые и ученые врачи безсильны пред болезнями неизлечимыми. Может ли медицина открыть очи слепому, дать слух глухому и речь немому? Может ли она воскресить мертвеца? Это недоступно человеческим силам теперь и всегда. Но то, что невозможно человеку, всегда возможно Богу (Мф. 19, 26). Господь наш Иисус Христос дает зрение иерихонскому слепцу, незрячему от рождения, глухих делает слышащими, немых -

говорящими. Он воскрешает сына вдовы наинской, дочь Иаира, четверодневного мертвеца Лазаря (Ин. 11, 1-45). Все эти и многие другие великие и преславные чудеса сотворил Господь Иисус для того, чтобы ты делал различие между человеком и Богом. В своих болезнях телесных не будем пренебрегать услугами медицины, но больше всего станем прибегать с теплой молитвой к Богу Спасителю, Врачу Всемогущему...

Кровоточивая женщина прикоснулась к ризе Спасителя и тотчас исцелилась. Здесь основание почитания святых икон Спасителя, Его Пречистой Матери и Святых Угодников. По милости Божией и отдельные вещи могут источать исцеления недугующим. Припомним из книг Деяний Апостолов, как больных выносили на улицы и клали на постели, чтобы хоть тень проходящего апостола Петра осенила болящих, и они исцелялись. И когда на больных клали опоясания с тела апостола Павла, то больные выздоравливали. А сколько святые иконы Пресвятой Богородицы и Угодников Христовых источили чудес всем, приходящим к ним с верою и любовью! И это все по благодати Божией. Всякая икона, освященная в святой Церкви Православной, есть носительница Божией милости, источник великих благодеяний для нас, лишь бы только усердна была наша молитва и крепка вера. "От святыя иконы Твоея, Владычице Богородице, - поем мы пред святым Иверским образом Божией Матери, - исцеления и цельбы подаются обильно с верою и любовию приходящим к ней. Тако и мою немощь посети, и душу мою помилуй, Благая, и тело исцели, благодатию Твоею, Пречистая!"

В нынешнем Евангелии мы слышали об Иаире. Кто он был и чему мы можем у него научиться? Иаир был начальником Капернаумской синагоги. В синагоге книжники и фарисеи относились к Спасителю с завистью и презрением. В речах Спасителя они старались найти что-либо противное закону Моисееву, смеялись над Его чудесами, стремились подорвать авторитет Иисуса Христа. Не таким был начальник их Иаир. На глазах всего народа этот знатный человек опустился на колени пред Спасителем. Иаир твердо верит в силу Спасителя и просит исцелить умирающую дочь. Господь идет в дом Иаира. Окруженный толпою. Он движется медленно, и за это время дочь Иаира умирает! Иаир, страдая душою, молчит, но верит Господу. Он не раздражается, не приходит в гнев, не говорит Спасителю: почему Ты не поспешил, упустил время, да еще останавливался в пути, чтобы исцелить кровоточивую женщину? Ничего этого не обнаруживает Иаир, ожидая милости от Господа. Сердцеведец Спаситель видел, что творится в душе Иаира и, подкрепляя его, говорил: "Не бойся, только веруй!" И вера Иаира не посрамилась: на его глазах Спаситель воскресил умершую, и великие скорби отца превратились в великую радость.

О, если бы у нас было такое смирение, такая вера и тер-



пение, какие видим у Иаира. Господь показал нам эти добродетели Иаира, чтобы мы им подражали. Не всегда Господь нам сразу подает то, о чем просим Его, но испытывает нас: крепко ли верим Ему, смиренно ли ждем Его милостей. И когда находит в нас и веру и терпение - с избытком дает нам то, о чем просим, ибо Он есть Всеблагий и Всемогущий, Любвеобильный Отец наш Небесный!

А вот те, кто плакал над умершей дочерью Иаира. В их смятенную толпу входит не только Вестник, но и Податель воскресения, а они смеются над Его речами. Не то же мы видим и поныне? Многие с насмешкой относятся к христианскому учению о воскресении, о загробной жизни. Но от этого легкомыслия пострадают только они. Как бы люди ни относились к домостроительству Божиему - будет то, что определила рука Господня и Совет Божий. Легкомысленные люди с ужасом узнают в определенный Богом час, что напрасно они смеялись над Святыней Божией: они увидят "Авраама, Исаака и Иакова и всех пророков в Царствии Божием, а себя изгоняемыми вон" (Лк. 13, 28).

В сегодняшнем Евангелии замечается, что Спаситель ввел в дом, где лежала умершая, только трех Апостолов, отца и мать. А всех плакальщиков, которые смеялись над словами Спасителя о воскресении отроковицы, Он изгнал вон. Зачем? Потому что они были недостойны видеть воскрешение дочери Иаира. Здесь - предостережение всякому легкомыслию и невниманию к святыне. Господь строг ко всем нерадивым: "Не давайте святыни псам и не бросайте жемчуга вашего перед свиньями" (Мф.7, 6). И щедр и многомилостив к тем, кто благоговейно, с трепетом внимает святыне Божией: "вот на кого Я призрю: на смиренного и сокрушенного духом и на трепещущего пред словом Моим" (Ис. 66, 2).

Священномученик Онуфрий (Гагалюк)

# O BARNGTH H BANGS

(ЛК. 13, 10-17)

Евангелие представляет нам пример и доказательство следующих утешительных истин: 1) зависть и злоба лживы, лукавы, коварны, но вместе с тем унизительно боязливы; 2) правда и добродетель искренни и откровенны, но вместе с этим смелы, даже неустрашимы.

Однажды Иисус Христос учил в субботний день. Среди его слушателей была несчастная женщина: восемнадцать лет угнетал ее тяжкий недуг. Наш Спаситель, приметив ее, умилосердился к ней. "Он подозвал ее, возложив руки на нее, исцелил ее". Начальник синагоги увидел это дивное чудо, совершившееся на глазах у всех, услышал ласковое, благотворное, неподражаемое слово из уст Человеколюбца и не умилился сердцем, как следовало бы ожидать, но озлобился. В его душу, точно нечистые змееподобные черви в загнивший плод, проникли зависть, досада, злоба.

Желая опорочить прекрасное действие человеколюбия, он нашел безвременным совершение чуда. Из лживых уст начальника синагоги народ услышал, что можно было бы это доброе дело совершить после, завтра, когда угодно, а не теперь. Видите ли, этот хитрый человек хотел смутить народ, презрительно показав, что виденное всеми и испытанное страдалицей чудо исцеления - дело не важное. Такое дело мог бы и он сделать, но не хочет, потому что уважает "субботу". Смысл его слов был таков: "видите, я - законник, а Он - беззаконник. Итак,

народ, открой глаза; преклонись пред проповедником фарисейского поста и ревнителем иудейской субботы, но отврати свое лицо от Праведника и Чудотворца, возненавидь Его, как нарушителя закона".

Этот ревнитель иудейской субботы так отчетливо напоминает ревнителей современного пустосвятства, говорящих: "зачем часто приобщаются Святых Христовых Таин. Для этого есть условные дни". Эти ревнители изменчивой формы безжалостны к человеческой скорби, утоляемой святыми Таинствами исповеди и причащения. Они одержимы завистью, злобой и неверием к часто причащающимся на том основании, что в них самих, как в Иуду после Тайной Вечери, входит сатана.

Если бы завистливый и злобный хитрец в евангельском рассказе имел дело с обыкновенным человеком, то могло статься, что он и достиг бы своей цели: его бы прославили как законоисполнителя, а Иисуса Христа за ласку, утешение и исцеление восемнадцатилетней страдалицы возненавидели бы. Теперь этого не случилось. Из уст воплощенной Истины и Святости, от Господа Иисуса Христа услышал он безстрашное слово: "лицемер!" Обличительным языком правды Иисус Христос заградил уста его и его сообщников и выставил напоказ народу незапятнанную истину. "И когда Он говорил, все противившиеся Ему стыдились, и весь народ радовался о всех славных делах Его" (Лк. 13, И).

Так препирались зависть и злоба с истиной и добродетелью во время земной жизни Иисуса

Христа; так они препирались и до пришествия Его на землю; так препираются они и доселе.

Кому не известно, что люди добрые и благонамеренные имеют завистников и злобствующих на них людей, которые, подобно упоминаемому в Евангелии начальнику синагоги. всячески стараются очернить их честь и имя? Неблагожелатели готовы были бы если не распять лоброго человека, то лишить звания и чести, изгнать из города, да боятся общего народного мнения. - Что же они делают? - Они тихо, лукаво и хитро как будто соглашаются со всеми, что уважаемый общественным мнением человек действительно есть порядочный человек, но прибавляют, что им известно про него и то, и другое, и третье... тайны соблазнительные. И вот, многие уже смущены. Многие от него бегут. Многие повторяют о нем сказания. Многие на лице своем изображают улыбку презрения при имени его. Многие уже берут камень, чтобы пустить в него!

Добрая слава медленно пробирается одной стезей, а худая молва бежит и скачет по тысяче дорог. Пустить по дороге постыдную молву о человеке, вид добродетели которого терзает их загрязненную душу, - завистникам и злобным людям этого только и нужно. Теперь они уже безопасно изливают яд аспидов, таящийся под vстами их, сыплют хvлы и поношения на известного им доброго человека. По их мнению, он не только не добрый человек, хотя и кажется таким, он, - сребролюбец, злодей, нечестивец и изверг человеческого рода. Все его добрые дела, по их мнению, дела обыкновенные, да и какие они добрые? Они противозаконные. Он субботы не хранит, он пренебрегает ходячим мнением, он знать никого не хочет; словом, он едва ли не враг отечества: "распните его".

Что же делать, если об одном и том же человеке вы слышите из одних уст хорошее, а из

двух-четырех самое дурное? Не торопитесь осуждать, как не торопился народ, слушавший отзыв начальника синагоги об Иисусе Христе. Обращайте внимание на доказательства, которые приводит с целью подтвердить свое невыгодное мнение об уважаемом всеми человеке гнусная молва.

О, если бы коварные и завистливые люди были всегда пристыжаемы и доводимы до безмолвия, как упоминаемый начальник синагоги! Тогда истина и добродетель были бы менее затмеваемы ими. Страх стыда отнял бы охоту у многих негодяев хитрить и лукавить, а добрые люди менее имели бы препятствий к познанию истины и добродетели. Но притворщиков и клеветников мог доводить до стыда и безмолвия только Господь наш Иисус Христос, а среди нас, обыкновенных людей, такие слуги диавола, облеченные ризой ангела, заставляют смущаться и краснеть самую невинность и добродетель. Как поступать со злобными и хитрыми людьми? Всячески избегать общества с ними, чтобы не впасть в их сети. Стараться пробудить в них чувство стыда; действовать на их совесть, а если это не действует, то предоставить свое дело Господу... а самим нам идти своей дорогой добра, сеять доброе и прекрасное, благодетельствовать, помогать, утешать, облегчать и не возмещать за зло злом.

Господь и Бог наш, много-много претерпевший от зависти, хитрости и лукавства, да поможет нам всем в терпении от них. Да умудрит всех и каждого не слушать людей, набрасывающих тень на жизнь, труд и подвиги тружеников чести, молитвы и добра. Он же изрек: "Блаженны вы, егда поносят вам и ижденут" (Мф. 5,11); "блаженны вы, егда имя ваше, яко зло, пронесут, Сына человеческаго ради" (Лк. 6, 22), "велика ваша награда на небесах". (Мф. 5,12). Аминь.

Протоиерей Валентин Амфитеатров

стр. 5

# **BOCKPECHЬІЕ EBAHГЕЛЬСКИЕ ЧТЕНИЯ**

# O ANNOCEPANOAI CAAIAFANNHE

(ЛК. 10, 25-37)

Во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа!

Дорогие братия и сестры! В сегодняшнем воскресном евангельском чтении, которое только что мы прослушали, Спасителем мира и Господом нашим Иисусом Христом решен весьма важный для всех нас вопрос: что делать нам, чтобы наследовать жизнь вечную? Этот вопрос был предложен Господу неким иудейским законником. Он спросил Спасителя: "Что мне делать, чтобы наследовать жизнь вечную?" Господь указал ему на закон, данный евреям от Бога через Моисея: "В законе что написано? как читаешь?" Он сказал в ответ: возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душею твоею, и всею крепостию твоею, и всем разумением твоим, и ближнего твоего, как самого себя. Иисус сказал ему: правильно ты отвечал; так поступай, и будешь жить", то есть жить вечно. Но он, желая оправдать себя, то есть почитая себя, подобно прочим фарисеям, праведником, исполнившим закон так, как он его понимал, односторонне, неправильно, сказал Иисусу: а кто мой ближний? (полагая, что ближним должно считать только еврея, а не всякого человека). Христос ответил так. Один человек шел из Иерусалима в Иерихон. На пути напали на него разбойники, которые сняли с него одежду и настолько сильно избили его, что он был еле жив. Случайно проходил той дорогой иудейский священник, посмотрел на несчастного единоплеменника и пошел дальше. Так же поступил и левит. Но самарянин, проезжавший здесь, поступил по-иному. Он-то и проявил истинное милосердие. Не вспоминая вражды, которая существовала между самарянами и иудеями, самарянин, как только увидел несчастного, сжалился над ним. Он подошел, перевязал ему раны, возливая масло и вино; и, посадив его на своего осла, привез его в гостиницу и позаботился о нем до полного его выздоровления. "Кто из этих троих, думаешь ты, был ближний попавшемуся разбойникам?" - спросил Спаситель. Он сказал: оказавший ему милость. Тогда Иисус сказал ему: иди, и ты поступай так же

Значит, дорогие братия и сестры, для того чтобы удостоиться вечной жизни, нужно усердное исполнение двух главных заповедей - любить Бога всем сердцем и ближнего, как самого себя. "На сих двух заповедях, - сказал Спаситель, - утверждается [то есть состоит] весь закон и пророки" (Мф. 22, 40).

Любить Бога всем сердцем, всею душою, крепостию и разумением своим - значит всем существом своим, всеми силами предать себя Богу, всего себя посвятить Ему, не делить себя между Богом и миром; не жить только какой-то частью для Бога и закона Его, а частью - для мира, для многострастной плоти, для греха и диавола, как часто бывает с нами, но - всего себя посвятить Богу, полностью быть Божиим, святым во всей жизни своей. "По примеру призвавшего вас Святаго [Бога], и сами будьте святы во всех поступках", - говорит святой апостол Петр (1 Пет. 1,15). Возьмем, например, молитву. Если мы любим Бога всем сердцем, то будем и молиться Ему всегда всем сердцем, всей душой, всей силой, всем разумением, не будем никогда рассеянны, ленивы, небрежны, холодны в молитве, не будем во время молитвы оставлять в сердце места житейским попечениям и заботам. Но всякое житейское по-

печение отложим, всю печаль нашу возложим на Господа, ибо Он заботится о нас, как говорит святой Апостол. Будем стараться уразуметь молитву, понять ее, службу Божию уразуметь во всей ее глубине. Если мы любим Бога всей душой, то будем каяться Ему искренно в грехах своих, приносить Господу каждый день глубокое покаяние, ибо постоянно много грешим. Будем каяться, то есть осуждать себя за грехи всем сердцем, всей силой и разумением; будем обличать себя со всей безпощадной строгостью, со всей искренностью; будем приносить Ему полную исповедь, жертву полного всесожжения грехов, чтобы ни один грех не остался нераскаянным, неоплаканным. Таким образом, любить Бога всем сердцем - значит любить всем сердцем и всей силой правду Его, закон Его, везде и всегда творить добро и всем сердцем ненавидеть неправду, всякий грех, не давать места греху ни на одну минуту, то есть не соглашаться на него, не сочувствовать ему, не мириться с ним, но постоянно бороться и таким образом быть храбрым и победоносным воином Христа Бога. Любить Бога - значит ни на минуту не отступать от благочестия, правды и добродетели, хотя бы эта преданность и влекла за собой потерю каких-либо земных выгод. Еще любить Бога всем сердцем - значит всеми силами способствовать тому, чтобы люди устремлялись к Богу, к любви Его, к славословию Его, к Вечному Царству Его, чтобы все познали Его, возлюбили, прославили Его и спаслись. Святитель Василий Великий учит, что для того, чтобы приобрести любовь к Богу, надо очистить свою душу от всякого греха и порока и усердно стараться исполнять Его святые заповеди, Его волю. "Если любите Меня, - говорит Спаситель, - соблюдите Мои заповеди" (Ин. 14, 15); "Кто любит Меня, тот соблюдет слово Мое... нелюбящий Меня не соблюдает слов Моих" (Ин. 14, 23-24). Вот, дорогие братия и сестры, путь, которым достигается вечная жизнь!

Но когда речь идет о любви к ближнему, как к самому себе, то тут лукавая плоть наша, в которой не живет доброе (Рим. 7, 18), произвольно хочет ограничить круг ближних своих и любовь к ближнему, а именно любить только любящих нас, только своих, только друзей и знакомых, благоприятствующих нам, а ненавидящих нас, врагов, чужих, незнакомых часто не считает и ближними, не хочет оказывать им благодеяний, а иногда дышит злобой и местью или хочет любить только благоденствующих и здоровых, красивых собой, а от несчастных, бедных, больных, увечных, некрасивых отвращается. Но что говорит нам небесная Истина и единственный Учитель истины Иисус Христос? Он говорит, что должно любить всякого человека, несмотря на различие веры и вероисповедания, несмотря на различные состояния, на богатство или бедность, на здоровье или болезнь человека, и для этого Господь привел притчу о милосердном самарянине. Израненный иудей не был ни единоплеменником, ни единоверцем, ни знакомым, ни родственником, ни другом самарянину. Однако же тот был тронут его несчастьем и оказал ему самую деятельную помощь только потому, что он подобный ему человек и сын Единого Бога и Творца, впавший в несчастье. Милосердного самарянина Господь приводит нам как образец и говорит: "Иди, и ты поступай так же" (Лк. 10, 37), то есть оказывай милость, по возможности, всякому действительно нуждающемуся в ней, иди и люби ближнего, как самого себя. Любить всякого человека, как



себя, - значит почитать других так же, как хотели бы, чтоб почитали нас, не считать никого чужим, а каждого своим братом. Его благо, его спасение считать своим благом, своим спасением; радоваться его благополучию, как своему, скорбеть о его несчастье, как о своем; прилагать старание в избавлении его от беды, напасти, бедности, а особенно от греха так, как мы постарались бы в деле своего спасения. "Радуйтесь с радующимися и плачьте с плачущими", - учит святой апостол Павел (Рим. 12, 15). Мы, сильные, должны сносить немощи безсильных и не себе угождать. Каждый из нас должен угождать ближнему, во благо, к назиданию" (Рим. 15, 1-2). "Молитесь друг за друга, чтобы исцелиться" (Иак. 5, 16). Любить ближнего, как себя, значит уважать его, как себя, не думать о нем недостойно, не испытывать по отношению к нему никакого зла, не завидовать ему, быть снисходительным к его недостаткам, слабостям, покрывать его грехи любовью, поскольку хотим, чтобы были снисходительны и к нашим недостаткам. "Друг друга терпите любовью", - поучает святой апостол (Еф. 4, 2). "Не воздавайте злом за зло или ругательством за ругательство" (1 Пет. 3,9). "Любите врагов ваших, - учит Спаситель, - благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижающих вас и гонящих вас" (Мф. 5, 44).

Любить ближнего, как себя самого, - значит молиться за живых и умерших, родных и неродных, знакомых и незнакомых, за друзей и врагов, как за себя, и желать им добра, спасения души, как самому себе. Этому и учит нас Святая Церковь в своих ежедневных молитвах. Любить ближнего, как себя, - значит еще любить без всякого лицеприятия, несмотря на то, беден он или богат, хорош собой или нет, стар или юн, знатный или простой, полезен нам или нет, приятель или враг, потому что все - равно Божии, все созданы по образу Божию, все дети единого Небесного Отца.

Итак, постараемся уразуметь и исполнять эти две главные заповеди закона Божия и помолимся Господу Богу, чтобы Он помог нам достичь этого, чтобы унаследовать благодатью Христа Бога жизнь вечную. Аминь.

Архимандрит Илия (Рейзмир)

### (ЛК. 12, 16-21)

Вы слышали сегодняшнее Евангелие: человек был богат; и в тот год особенно благословил его Бог, и его поля принесли богатую жатву. И он, оглядываясь на свое богатство, подумал: "Не хватает у меня места, чтобы все сохранить; вои житницы, соберу свое достояние в тогда я могу упокоиться, тогда хватит у меня богатства на весь остаток моей жизни: тогда я могу сказать себе: пей, ешь, веселись..." И в нем прозвучал голос Божий: "Безумный ты человек! Разве ты не понимаешь, что в эту самую ночь, когда ты ляжешь отдыхать в сознании своей полной обеспеченности, когда ты ляжешь отдохнуть в ожидании нового, тихого, богатого, обеспеченного дня, с тебя потребуется твоя жизнь! Может быть, придет тихий час смерти: а может быть, и грозный час разбоя, - но жизнь твоя тебе не принадлежит; в одно мгновение ты можешь ее лишиться; и тогда - что будет со всем тем, что тебе послал Бог и ты собрал своими трудами? И кому это останется?"

Казалось бы, ответ простой: жене, детям, родственникам, близким... Но не об этом речь идет; да - это все останется позади, это все останется другим людям, которые над этим не трудились и которые выронят из своих нетрудовых рук все это богатство; а тебе что останется от него?..

Какой же ответ мы можем на это дать? Христос говорит: Так бывает со всяким, кто для себя богатеет, а не делается Богом богат... Так действительно бывает с каждым из нас; все, что у нас есть: самая жизнь, здоровье, молодость, достойная старость, крепкие средние годы, работа, призвание, ум. чукость - все это может в одно муновение уйти от нас; и

## TENTHA O RESYANOA ROTALE

тогда - что? С чем мы войдем в вечность?

В вечность может войти только то, что принесло плод любви. Если человек богат умом, сердцем, материальным достоянием, если все, что у него есть: весь ум, все сердце, всю крепость тела и души, все свое достояние он употребит на то, чтобы одних просветить, других утешить, третьих накормить - каждому всеять в душу хоть зернышко радости, надежды, благодарности, любви, тепла, то, когда он умрет, за ним пойдет в вечность богатая жатва: не та хлебная жатва, которую он собрал в житницы и запер от всех, а та жатва, которая приносит плод в вечности; и богатый плод, какой богатый! Сколько есть рассказов в жизни Святых, как и за одно доброе слово, за одно доброе дело человек был помилован...

Вот так и мы живем; жизнь нам удается, как этому богатому человеку; и богатеем ли мы от этого вечным богатством? Сколько нам удалось за жизнь - иногда очень долгую - посеять в чужих сердцах радости, света, благодарности, надежды - то есть именно того, что пойдет с нами в вечность? И сколько мы принесли плода от того, что мы, в свою очередь, еще до этого получили от Самого Бога и от людей?

тойная старость, крепкие средние годы, работа, призвание, ум, чуткость - все это может в одно мгновение уйти от нас; и делали добро: что от этого добра, от ласки, от внимания, от

милости, от сострадания осталось в нашей душе? Осталось ли что-нибудь, что может войти в вечность? Являемся ли мы богатым полем, которое приносит тем, кто был к нам добр, хорош, благодарность и ответную любовь и готовность все сделать, чтобы им показать, что не напрасно нас любили? И так ли мы чувствуем себя по отношению к Богу? Или все дары - и человеческой любви, и Божеской - в общем, напрасны? Складываем дары, складываем, складываем их, запираем, пользуемся - и другим ничего: ни слова, ни взгляда, ни дела, ни сердечной искры благодарения и ласки....

Подумаем над этим; мы можем всю жизнь так прожить напрасно: богатея, получая от Бога и от людей и все запирая в новые и новые, все большие житницы. А может быть, мы живем так - или, вернее, можем зажить, - чтобы все это приносило плод, плод в чужой любви и нашей благодарности? И тогда, когда придет Господь и скажет: Ты разрешаешься теперь от земных уз, ты отпускаешься на свободу, из времени в вечность, из ограниченности в полноту жизнитогда будет с чем туда войти; тогда мы войдем, и за нами войдут дела, за нами войдут молитвы, и перед нами будет шествовать любовь, которую мы родили на земле. Дай Бог, чтобы это случилось с каждым из нас! Аминь.

Митрополит Антоний Сурожский

# СОБОР АРХИСТРАТИГА МИХАИЛА



Сегодня Святая Церковь празднует Собор всех Небесных Сил. Слово "собор" в данном случае означает собрание, совокупность всех Небесных духов, предстоящих пред Господом.

Почитание Ангелов существовало еще в языческие времена. Уже тогда люди знали, что, помимо стихийных явлений, существуют добрые и злые силы, которые могут вредить или помогать людям. Но в те времена это почитание носило извращенный, нечистый характер, люди часто ставили Ангелов выше Бога. Должным образом стали почитать Ангелов только в христианстве. Когда святой апостол Павел был восхищен до третьего неба, он видел весь строй Небесных чинов и передал его своему ученику Дионисию Ареопагиту. От него знаем это и мы.

Ближе всего стоят к Господу Серафимы. Слово "серафим" значит "пламенеющий". Эти духи пламенеют любовью ко Господу. Не случайно и преподобный Серафим получил это имя. Все, кто читал Житие этого Святого, знают, что он пламенел любовью к Богу, непрестанно

пребывая в горячей молитве. Серафимы - наши наставники в любви к Богу. Святые Серафимы, научите нас пламенно любить Господа!

Следующий чин - Херувимы. Если Серафимы - наставники любви к Богу, то Херувимы - наставники разумного познания Бога

Недостаточно любить Бога сердцем, надо любить Его и разумом. Потому-то Матерь Божия и прославляется как "Честнейшая Херувим и славнейшая без сравнения Серафим", что Она превзошла Херувимов и Серафимов Своей любовию к Богу и разумным познанием Его воли.

Третий чин - Престолы, духи, составляющие подножие Божества. Потому мы и говорим, что Бог почивает на разумных Престолах, то есть на разумных духах. Престолы руководят земными властями.

Далее - Господства, Власти, Силы. Господства - это духи, ограждающие каждую страну. Как в каждом храме есть Ангел Хранитель, охраняющий престол, так каждое государство имеет своего Ангела Хранителя. Власти ведут борьбу со злыми духами. К Силам надо обращаться за помощью в этой борьбе. Силы подают нам духовную силу от Бога. К ним надо обращаться, когда мы чувствуем оскудение духовных сил.

Далее идут Начала, Архангелы и Ангелы.

Каждый из нас имеет Ангела Хранителя, который наставляет нас на все доброе и скорбит, когда мы поступаем против воли Божией. Почему же Ангел Хранитель не может удержать человека от дурных поступков? Дело в том, что каждый из нас имеет свободную волю. Ангел только подсказывает нам добрые поступки, наставляет нас на добро, но, если человек сам предпочитает зло, Ангел насильно его не удерживает. Вот какая огромная сила дана человеку - ничто в мире не может воспрепятствовать свободе его воли.

С проявлением свободы воли нам приходится встречаться при воспитании детей. Часто случается, что ребенок упорно отвергает то, чему его учат родители, и настаивает на своем. Иногда это бывает нечто положительное - например, ребенок настойчиво добивается развития своего таланта, скажем, музыкального, и действительно добивается своего вопреки влиянию среды с помощью Ангела Хранителя. Но бывает и так, что ребенок упорно хочет чего-то дурного. В таком случае родители обязаны его остановить. Ведь вы остановите ребенка, если он играет со спичками или с ножом? Так и в этих случаях надо остановить его злую волю. Только горячая молитва соединяет нас с миром Небесных духов.

Протоиерей Николай Голубцов

# AME AMEGAOR

#### Из бесед преподобного Варсонофия Оптинского с духовными чадами

Вначале Господь сотворил мир невидимый; блаженные духи разделялись на девять чинов: Серафимы, Херувимы, Престолы, Господства, Власти, Силы, Начала, Архангелы и Ангелы. Но сотворенные духи не все сохранили верность Богу; треть отпала от своего Создателя, и из благих они сделались злыми, из светлых - мрачными. Чтобы возместить потерю, сотворен был человек. Теперь люди, работающие Богу, по кончине своей вступают в лик Ангелов и, смотря по заслугам, становятся или просто Ангелами, или Архангелами и т.д. Этот видимый мир будет стоять до тех пор, пока будет пополняться их число, а тогда - конец. Неизвестно только, когда наступит это время: завтра, или через год, или через миллионы веков. Дай, Господи, нам всем войти в это число, чтобы вовеки пребывать со Спасителем нашим.

Но чтобы войти в Царство, прежде всего надо быть смиренными. Как же обрести смирение? Как научиться этому великому искусству? Надо молить Господа о ниспослании этого дара. В одной из вечерних молитв мы читаем: "Господи, даждь ми смирение, целомудрие и послушание". Смирение уподобляет нас Самому Богу, Который "смирил Себе, послушлив быв даже до смерти, смерти же крестныя" (Флп. 2, 8). Сам Господь является учителем смирения: "...научитеся от Мене, яко кроток есмь и смирен сердцем" (Мф. 11, 29). Смирение можно стяжать посредством послушания. Человек, подчиняющий свою волю духовному руководителю, побеждает гордость и приобретает смирение. Оттого-то людям, особенно монахам, послушание необходимо.

Известен следующий случай. В одном пустынном месте подвизался старец. Однажды к нему пришел молодой инок, прося взять его на совместное жительство для обучения добродетелям. Старец согласился с условием, что инок будет ему безпрекословно повиноваться. Однажды старец велел своему ученику взять сухую палку, воткнуть ее в землю на



расстоянии пяти верст от их келии и каждый день ходить поливать ее. Инок все исполнял в точности. Каждый день поливал он эту палку, и для этого ему приходилось проходить десять верст по раскаленной солнцем пустыне с тяжелым ведром. Дух зла, не переносящий смирения, начал соблазнять подвижника такими помыслами: "Что ты делаешь? Зачем слушаешь безумного старца? Ты оставил монастырь, чтобы научиться высшим добродетелям, а он заставляет тебя исполнять нелепейшее, никому не нужное дело". Но инок не поддался этим искушениям: прозрев в них козни врага, он продолжал безропотно нести свое послушание.

Раз пришел он поливать свой сук и ужаснулся: на месте его раскинулся великолепный оазис, финиковые пальмы высоко поднялись к небу, более нежные растения росли под ними, защищенные тенью пальм от палящих лучей солнца, а посреди оазиса был источник чистой, прозрачной воды. Вне себя от радости и удивления, пришел инок к своему старцу и воскликнул: "Отче, ты совершил чудо!" и рассказал ему все подробно. Выслушав его, старец заметил: "Чадо, это не я совершил чудо, а ты своим послушанием. Знай, что ничто так не приятно Богу, как полное послушание без рассуждений, так как оно дает человеку смирение, а это есть верх добродетелей. Гордым Бог противится, а смиренным дает благодать". Аминь.

### об ангелах

Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа!

Пл уставу Церкви праздник архистратига Михаила с Небесными Силами совершается особо торжественно. Кто же такие Архистратиги?

Кроме мира вещественного есть мир другой, другое селение, где пребывают Ангельские Силы, которые состоят из девяти степеней. Каждая степень имеет свое особое служение, а над всеми ими есть семь Архангелов и первый из них - архистратиг Михаил.

Об этих семи Архистратигах говорится в Священном Писании. Апостол Иоанн Богослов созерцал духовный мир, духовный престол и перед ним - семь светильников, суть семь Ангелов Божиих. В другой раз Апостол слышал голоса множества Ангелов вокруг престола, поэтому в храмах перед престолом - как символ семи Архистратигов - стоит семисвечник. Эти семь Ангелов наделены Богом высшими способностями. Они способны зреть дивные Его дела. Мы за богослужением часто слышим ангельскую песнь "Святый Боже". Ангелы, созерцая дивную славу Божию, поют ее особенно проникновенно.

Ангельские Силы наделены не только способностью созерцать славу Божию, но имеют силу воли превыше силы всех тварей Божиих. Архистратиг Михаил изображается держащим меч. Этим мечом он попирает всякое зло, всякий грех и начальника их - диавола.

Ангельские Силы не оставляют человека, они относятся к людям, как к младшим братьям. Апостол именует их "служащими духами" - они служат спасению рода человеческого, заботятся о его спасении, принимают большое участие в его земной жизни. Об их участии в деле спасения рода человеческого говорится в Евангелии:

Ангел Господень явился пророку Захарии и предсказал ему рождение Иоанна Крестителя;

Архангел Гавриил предстал Пречистой Деве Марии и возвестил Ей грядущее великое событие;

Множество Ангелов явилось и воспело: "Слава в вышних Богу!" - когда совершилось Рождество Господа.

Ангел во сне явился Иосифу и повелел ему бежать с Младенцем и Матерью Его в Египет, чтобы сохранить Ему жизнь, когда Ирод восстал на Рожденного Младенца. Ангелы принимали участие в богостроительстве на всех этапах истории человечества и продолжают участвовать, а в период земной жизни Спасителя их участие было наполнено особой значимостью. Ангелы предстали и служили Господу, когда кончилось искушение Господа диаволом в пустыне. В своей дивной проповеди Господь сказал: "Отныне увидите небо отверсто и Ангелов Божиих сходящих и восходящих на небо". Ангелы как бы воздушные слуги Господа нашего Иисуса Христа.

Вспомните Гефсиманский подвиг, когда человеческое в Господе было объято великой скорбью, изнемогало в этой скорби, и кровавый пот капал на землю... Ангел предстал Ему и укреплял Его. Ангел же отвалил камень от гроба - и мироносицы увидели юношу в блистающей одежде.

Ангелы предстали Апостолам после Вознесения Господа, а когда Господь вновь придет судить мир, в последних событиях мировой истории также будут участвовать Ангелы. С самого начала существования мира и до конца его Ангелы радуются, что пришло людям спасение.

Ангел освободил апостола Петра из темницы, Ангел предстал сотнику Корнилию и учил его вере Христовой. Жития Святых сообщают нам немало случаев явления Ангелов подвижникам веры. Больше того, каждому христианину во время Крещения дается Ангел Хранитель. Ангел Хранитель дается не только каждому человеку, каждому христианину, даются они и каждому храму, Ангелы Хранители даются и городам. Большое значение имеет помощь Ангелов. Святая Церковь мудро установила посвящать Ангельским Силам каждый понедельник. Кроме того, память архистратига Михаила празднуется 8/21 ноября, его чудо в Хонех - 6/19 сентября, память архангела Гавриила совершается на другой день Благовещения - 26 марта/8 апреля. В правиле перед Причащением есть канон Ангелу Хранителю. В утренних и вечерних молитвах положены ему особые молитвы.

Большего друга и предстателя пред Богом, нежели Ангел Хранитель, у человека нет. Вот, братие, чему учит нас настоящий праздник.

Мы знаем, кто такие Ангелы, и когда настанет неизбежный для всех нас час смерти, когда мы перейдем в новый неведомый мир, будем молить нашего Ангела Хранителя, чтобы он проводил нас, сохранял от диавольских темных сил.

Будем же помнить об этом и каждый день молитвенно обращаться к своему Ангелу Хранителю. Тогда благодать его и всех Ангельских Сил пребудет с нами. Аминь.

Архимандрит Борис (Холчев)

стр. 7

# KYПЯТИЦКЯЯ ИКОНЯ ПРЕGEЯTOЙ КОГОРОДИЦЬ

Явление этого образа последовало в 1182 г. при следующих обстоятельствах. В Пинском уезде Минской губернии, в селе Купятич, девица Анна, пася стадо овец своего отца Василия, однажды увидела в лесу между деревьями яркий свет. Подойдя ближе, она заметила на дереве небольшой крест с изображением на нем иконы Богоматери. Девица сняла его и с великой радостью отнесла в дом родителей. Здесь она спрятала его и возвратилась снова к своему стаду. Через некоторое время она вторично увидела на том же месте сияние и, думая, что находит уже второй крест, сняла его и повесила на свою грудь. Когда вечером Анна пригнала стадо домой, она хотела показать отцу бывший у нее на шее крест, но не нашла его здесь. Сказав своему отцу, что у нее есть другой такой же крест, она пошла искать его, но не нашла. Тогда вместе с отцом она отправилась в лес, где они обрели крест на прежнем месте. Святыня была принесена домой. На другой день, когда благочестивое семейство хотело помолиться перед крестом, его снова не оказалось в доме. Пораженный этими событиями крестьянин рассказал о них своим односельчанам, и когда все пошли к указанному месту, то снова нашли крест на том же дереве. Чудо это возбудило у всех поселян благоговение, и они на месте явления креста построили храм во имя Пресвятой Богородицы, в котором и поставлена была явленная икона. С этого времени благодать Божия прославила образ различными чудотворениями.



Через несколько лет храм был сожжен татарами. Образ пропал безследно, и место, на котором стояла церковь, совершенно запустело. Но Божественное изволение снова открыло людям драгоценную святыню.

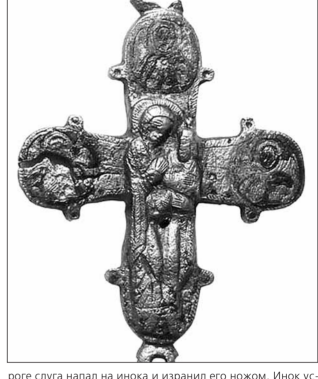
храма. Внезапно его озарил необычайный свет, исходивший, как ему показалось, из земли. Он приблизился и увидел, что на земле лежит крест с изображением на нем Богоматери. Не дерзая коснуться святыни, Иоаким известил о виденном жителям села Купятич. Они же, увидев крест, узнали в нем ту святыню, которой они лишились, и с благоговением отнесли ее в свою приходскую церковь. В следующую же ночь Иоаким удостоился видения Богоматери, повелевшей ему неотлучно пребывать при храме. Отложив свое путешествие, он внял голосу Владычицы и остался при церкви пономарем.

Одна княгиня без согласия священника была погребена в храме перед образом Богородицы. Но еще ранее пономарь Иоаким получил откровение о том, чтобы тело княгини в церкви не полагалось. Эту волю Богоматери он объявил и священнику. На другой день ничего не ведавший о погребении иерей, придя в церковь, нашел ее тело изверженным из земли. Не желая сделать это дело гласным, священник похоронил останки княгини на том же месте, но ночью ему предстала в видении Богоматерь и грозно сказала: "Зачем вы не исполнили Моего повеления? Если будете еще противиться и не вынесете тело, Я отниму от вас церковь сию и поселю здесь иноков". После этого тело было вынесено из храма и предано погребению на общем кладбище.

Однажды некий святотатец вознамерился обокрасть Купятицкую церковь. Зная, что ночью пономарь пойдет в храм, он спрятался у дверей и стал его поджидать. Пономарь пришел и, не подозревая ничего, начал отпирать церковные двери. Вор замахнулся на него топором, но его дерзновенные руки окоченели, и он не мог двинуться с места. Пономарь, не заметив всего этого, вошел в храм, взял нужное и возвратился в свою келью. Вор же, стоя с поднятыми вверх руками, пришел в неописуемый ужас и со слезами обратился к Богоматери о помиловании, обещая исправиться и навсегда оставить свое дурное дело. Во время молитвы перед несчастным преступником предстала Пресвятая Богоматерь и, обличив его в злодеянии, даровала ему исцеление под условием исправления жизни. Злодей на некоторое время образумился, но прошло три года, и он снова уличен был в краже церковных вещей в селе Молодове и осужден на казнь. На пути к месту казни он поведал всем о бывшем с ним чуде в Купятицкой церкви.

В 1629 г. при Купятицкой церкви возник монастырь, названный по имени селения Купятицким. В этой обители образ находился до середины XVII в., когда в западной части России водворились сначала бенедиктинские, а затем и униатские монахи, завладевшие Купятицким монастырем. Благоговейные почитатели чудотворного образа перенесли его в Киевский Софийский собор и поместили в иконостасе южного придела во имя святого апостола Андрея Первозванного.

Инок Купятицкой обители Вениамин, желая узнать, на каком дереве написана чудотворная Купятицкая икона, стал резать образ ножом. За этот свой поступок он был на-Однажды путник Иоаким проходил мимо сгоревшего казан. Через некоторое время сопровождавшии его в до



роге слуга напал на инока и изранил его ножом. Инок усмотрел в этом кару Божию за свое дерзкое любопытство.

Во время украшения Купятицкого храма перед праздником Благовещения один из работников упал с подмостков и ударился лбом об острие гвоздя. Рана была настолько велика и болезненна, что несчастный целые сутки лежал без чувств. Иноки прибегли с молитвой к Богородице, прося Ее об исцелении болящего. И совершилось дивное чудо милости Богоматери: больной пришел в чувство, и его глубокая рана закрылась.

Пинский судья Маскевич лежал разбитый параличом. Когда перед Купятицкой иконой по его усердию отслужен был молебен, он встал с одра совершенно здоровым.

Некий Павел Война в своем дерзком богохульстве стал шутить над чудотворной Купятицкой иконой, и гнев Божий поразил его за кощунство: он здесь же впал в тяжкий недуг, скоро сведший его в могилу.

В 1629 г., в ночь под праздник Введения во храм Богоматери, в Купятицкой церкви совершилось чудесное явление: невидимой силой перед чудотворной иконой зажглась свеча.

В 1632 г. один благочестивый житель села Купятицкого сподобился слышать в церкви ангельское пение: "Слава в вышних Богу".

Игумен Брестского Самсоновского монастыря преподобномученик Афанасий, потерпевший гонение и приявший мученический венец от католиков 20 июля 1648 г., прислал копию с Купятицкой иконы в дар царю Михаилу Феодоровичу.

По виду своему Купятицкая икона представляет небольшой медный крест. На одной стороне креста находится изображение Богоматери с Предвечным Младенцем, а на другой - Распятие.

"Чулотворные иконы Пресвятой Богоролицы"

На каждом православном богослужедуш и телес наших, у Господа просим. В хранителем душ и телес наших.

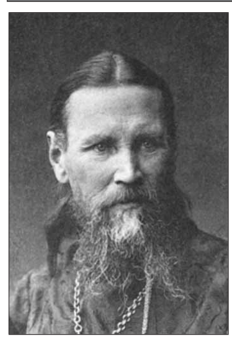
Все, что есть в нас доброго, чистого, Своим наказанием, заслуженным нами, и в нии вы слышите такое прошение: Анге- светлого, всякая хорошая мысль, всякое то же время не перестает стучаться в нашу ла мирна, верна наставника, хранителя доброе движение сердца, молитва, покая- совесть с целью пробудить покаяние. ние, добрые дела - все это рождается и соэтом прошении мы просим у Господа, вершается по внушению незримого Ангела тель предстанет перед каждым из нас в чтобы не отлучался от нас наш Ангел Хранителя. Действуя через нашу совесть и таинственную священную минуту смерти, Хранитель. Эти слова молитвы всегда наше сердце, он удерживает нас от греха и когда душа будет расставаться с телом, и, напоминают нам о той радости, какой соблазна. Это он помогает нам бороться с если мы того своею жизнью будем достойудостаивает нас, православных Своих искушениями, это он внушает нам страх ны, будет сопровождать нас в поклонении детей, Господь: ведь каждому из нас в перед тяжким грехопадением. Если мы не Богу в третий, девятый и сороковой день святые минуты Крещения дается Богом слушаемся его голоса и пребываем в гре- по кончине и не оставит нас во всем на-Ангел Хранитель, чтобы быть нашим ру- хах, он на время нашей нераскаянности от- шем загробном бытии. ководителем, верным наставником и ходит от нас, плачет о нас, просит за нас Бога, чтоб Он потерпел и помедлил со

По учению нашей веры, Ангел Храни-

Митрополит Николай (Ярушевич)



### СВЯТОЙ ПРАВЕДНЫЙ ИОАНН КРОНШТАДТСКИЙ О БОЖИЕЙ МАТЕРИ



Иконы служат нам всеглашним напоминанием о том, что Господь всегда с нами: "с вами есмь во вся лни до скончания века" (Мф. 28, 20); что Пресвятая Богородица всегда близка к нам, как Начальница мысленного наздания церковного, как Матерь по благодати всех истинных христиан, и все истинные христиане имеют образ Матери Божией и своей по благодати Царицы и Матери в своих домах и избыточно, достойно и праведно украшают его серебром, золотом, драгоценными камнями, ибо нет никого для нас дороже и почтеннее после Бога, как Пречистая Матерь Его.

Владычица Богородица, святые Ангелы и все Святые так же близки ко мне, когда я чистым, всецелым сердцем призываю их, как близка ко мне моя душа, и так же слышат меня, как слышу я себя, ибо все - едино тело, един дух, едина Церковь Ангелов и человеков. Какое отношение имеют друг к почивает всевидящее разумное Око другу члены тела, такое отношение имеют друг к другу члены Церкви: друг другу служат, друг другу помогают, друг друга поддерживают, друг друга спасают.

Смотря на икону Божией Матери с Предвечным Младенцем, подивись, как искренне соединилось Божество с человечеством, прославь благость и всемогущество Божие и, познав свое достоинство человеческое, живи достойно высокого звания, к которому ты призван во Христе, то есть звания чада Божия и наследника вечного блаженства.

Как я должен жить, с какой кротостью, незлобием, смирением, чистотой, воздержанием, чтобы достойно именовать своею Владычицею Пресвятую Богородицу, своим Владыкой - Господа славы! Господи, удостой меня такого жительства! Хочу жить достойно в Него, в Его святость, правду, лепоту, звания христианского, но сил к тому в себе не нахожу; грех непрестанно льстит и борет душу мою.

Род человеческий, падший глубоко в пагубу через преслушание, подвергшийся праведному проклятью от Бога, победоносно восстал в лице Пренепорочной и Преблагословенной Девы Марии, за безпримерную чистоту, кротость и смирение удостоившейся быть Матерью Творца и Спасителя рода человеческого, и в лице множества святых новозаветных дев и жен, и даже детей, подвизавшихся и победивших врагов спасения в страданиях, посте и молитве; не говорим о безчисленном множестве мучеников и подвижников веры, просиявших в мученичестве и посте.

В Матери Божией опочило и вечно Бог Слово, воплотившийся от Нее и вочеловечшийся. Потому Она, как Мать Всевидца Бога, и Сама видит всех, все помышления и движения сердец человеческих, всю жизнь каждого человека от начала до конца. Мы, рабы Ее недостойные, должны поэтому проводить жизнь свою во всякой добродетели и чистоте и в страхе Божием.

Все земное - образ и тень небесного. Солнце - образ мысленного Солнца Бога. Луна, осияваемая от солнца, - образ Божией Матери, осиянной от Солнца Правды - Христа. Звезды - образ небесных Ангелов, которые суть вторые светы, окружающие Престол Божий, и образ Святых Божиих. Облака - образ Апостолов и всех Святых с возвышенными душами.

Крестившиеся во Христа облеклись силу, любовь, мудрость, в Его кротость, сострадательность и милость, в Его терпение, снисхождение, в Его вечную жизнь. По несравненному преимуществу облеклась во Христа Пречистая Его Матерь, Которой святыня, правда, лепота, любовь, кротость, милость, сила, долготерпение, снисхождение несравненны. Так да мудрствуем о Ней, с такими мыслями, с такою верою да прибегаем к Ней непрестанно чистыми сердцами.

Молясь перед образом Владычицы, угодники Божии сподоблялись узреть и Первообраз, то есть Саму Владычицу. Итак, молясь иконам, представляя изображенных на них, и исполняйся к ним верою, упованием и любовью.

### СВЯЩЕННЫЕ ПСАЛМЫ В УСТАХ ПОЭТОВ

### ПСАЛОМ 93-й

Восстань во грозной славе мститель! Воздвигнись, правосудный Бог! Сотри гордыни злобный рог! -Доколе истины блюститель, Уста гласящи клевету, Как ад, весельем осклабляясь, Позорить будет правоту? Доколь злодеи, возвышаясь, Теснят вдову и сироту?

Доколе стрелы обращают, О Царь, в сердца Твоих людей? Удачей возносясь своей, В неистовстве своем вещают: "Смелей, друзья! - Иаковль Бог Не узрит наших заговоров! Во слух Ему дойдет ли вздох? А плачь не скроется ль от взоров? Успех наш - верный в том залог!"

Безумцы! Буи ослеплены! Да онемеет ваш язык! Творец ли в мысли сокровенны Душ Им созданных не проник? Иль Тот, - Кто слух нам даровал, Устроив мудро наши очи, Кто ум наш светом осиял, Не видит так, как вы, средь ночи -Внимать и разуметь престал?

Блажен, кого Господь наставил Закона разумом святым! Путем он шествуя прямым, Устами, сердцем не лукавил. Его дни лютые прейдут; Творец в нем душу препокоит: Отгонит прочь болезнь и труд. Злодей себе сам ров изроет, И к правде обратится суд.

О! кто иной меня защитит, Когда не Царь души моей! Из хитрых злобного сетей Бог правды правого исхитит. Един Ты, правый судия! Речешь - и сердце в восхищеньи Подвигнется нога моя! Коснешься - полный утешенья В веселии воскликну я:

О Бог, прибежище невинных! Их крепкий упованья щит! Твой грозный суд всегда разит Тех лженаветников безчинных, Уста чьи, изрыгая яд, Алкают гибели всех правых. Но Ты, Бог милости, отрад! На зло всех замыслов лукавых, Отцом Своих пребудешь чад!

### РАЗЪЯСНЕНИЕ АКАФИСТНЫХ НАИМЕНОВАНИЙ БО

Продолжение. Начало в № 11, 2009 г.

#### Место освящения славы. Селение славы. Святая скиния. Бога Невместимаго вместилище

Священным местом Славы Божией были в Ветхом Завете сначала скиния Моисеева, потом храм Соломонов. Моисей согласно повелению Господа освятил скинию и принадлежности ее елеем помазания (Исх. 40, 9-10). Сразу после этого: "Покры облак скинию свидения, и славы Господни исполнися скиния" (Исх. 40, 34).

В царствование Соломона подвижная скиния была заменена храмом. Как только ковчег Завета - самая священная часть скинии - был перенесен в храм, он сде- го на престоле, под которым были четыре лался священным местом Божией славы. Скиния и храм, обитанием в них славы Божией, служили преобразованием совершеннейшей скинии - живого и одушевленного храма Божия - Пресвятой Девы Марии. Она была освящена елеем благодати Святого Духа и Бог славы явился в Ней и из Нее "телеснее" (Кол. 2, 9). Таким образом, Она соделалась, как говорится в песнопениях, "Пространным селением Слова и скиниею святою и пространнейшею небес, вместившею в себе невместимое во всей твари Слово Божие". В этом же смысле Пресвятая Богородица именуется в акафисте - "Бога Невместимаго вместилищем".

В Иерусалимском храме, воздвигнутом на месте разрушенного храма Соломона, не было чудесного облачного осенения славы Божией (Иез. 10, 18-19), но он удостоился преимущественной славы перед первым храмом, ибо в него явилась Пресвятая Дева - живое и одушевленное селение Божией славы, достойное удив-

ления самих Ангелов. В кондаке на праздник Введения во храм Пресвятой Богородицы поется: "Пречистый храм Спасов, многоценный чертог и Дева, священное сокровище славы Божия, днесь вводится в дом Господень, благодать совводящи, яже в Дусе Божественном. Юже воспевают Ангели Божии: сия есть селение Небес-

#### Огнеобразная колесница Слова. Колесница солнца умнаго (духовнаго)

Пророк Иезекииль был призван к пророческому служению таинственным видением Господа в образе человека, сидящецарственных животных, означавших Херувимов и столько же одушевленных колес (Иез. 10, 1-22).По учению Церкви Господь, сидящий на Престоле, носимом Херувимами. - это Бог Слово - второе лице Святой Троицы, а таинственная колесница знаменовала собой Пресвятую Деву Марию, во чреве Которой восседал Он, как на таинственных колесах, виденных пророком Иезекиилем.

Пресвятая Дева Мария именуется в акафистах и песнопениях: "Колесницею пресвятою Сущаго на Херувимах". Еще также: "Колесницею Слова огнеобразною; Колесницею солнца умнаго", ибо Господь, вселившийся в Нее, есть огнь, сжигающий все нечистое и греховное (Втор. 4, 24; Евр. 12, 29), и духовное солнце, разливающее повсюду свет мира и благодати (Малах. 4, 2; Мф. 4, 16).

От близкого соприкосновения с этим божественным огнем всенепорочная Дева, осеняемая Духом Святым, соделалась, сколь возможно это для бренного сущест-



ва, Ему подобною, явилась чистою и све-

В акафисте Пресвятая Дева Мария именуется еще: "Преславным селением Сущаго на Серафимах". Наименование это заимствовано из таинственного видения пророком Исаией (6, 1-4) Господа, Которого славословили окружавшие Его Серафимы. Селение то - преславное, потому что Пресвятая Дева Мария, вместив в Себя Господа славы, от сияния которой, как видел пророк Исаия, самые Серафимы закрывают лица свои, исполнилась этой славы в степени, возможной для тварного существа.

В каноне поется: "Все изумляется божественной славе Твоей, ибо Ты, не познавшая брака Дева, имела во чреве Всевышнего Бога и родила безлетнаго Сына, даруя мир всем воспевающим Тебя".

"Об акафистах"



### ПРАЗДНОВАНИЕ КАЗАНСКОЙ ИКОНЕ БОЖИЕЙ МАТЕРИ

Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа!

По милости Божией, братие, мы вчера и сегодня совершали молитвенное праздничное торжество

Святая Церковь совершает празднование в честь Казанской иконы Божией Матери два раза в году: 21 июля - в память о том, как была обретена икона Божией Матери, как она прославилась, и 4 ноября, когда Святая Церковь вспоминает ту великую помощь, которую Матерь Божия иконой Своей Казанской оказала Русской Церкви и всему русскому народу.

Это произошло в 1612 году в очень трудное для нашей Родины время - время голода и разрухи. К ним присоединились внешние трудности, нападения иноземных врагов. Поляки заняли Москву, а шведы грозили с другой стороны. Грозила опасность разорения и нашей Родины, и целости Православия. Тогда со всех сторон нашей Родины стали направляться к Москве народные ополчения. Одно из них направилось из Нижнего Новгорода под начальством Минина и Пожарского. Стояла глубокая осень, подошли свежие польские войска, а главное - не было согласия в руководстве между русскими вождями.



Лучшие русские люди сознавали, что без благодатной помощи Божией им не одолеть врага. Тогда было совершено трехдневное пощение и молитва перед иконой Казанской Божией Матери. Ополчение Минина и Пожарского принесло эту святыню в Москву.

В занятой врагами Москве, в Кремле, томился глубокий старец Арсений. Когда русские войска молились перед иконой Божией Матери, а старец Арсений молился в плену, ему предстал в великой славе преподобный Сергий Радонежский и сказал: "Предстоящий суд Божий совершился. Завтра наши войска войдут в Москву".

Весть эта распространилась в войске, вселила надеж-

ду и объединила всех враждующих военачальников. Воодушевленные надеждой на помощь Божией Матери, вошли они в Москву. Таким образом была сохранена и наша Родина и Православие в ней. Вскоре этот день стал праздноваться всенародно. Почти во всех городах России появились храмы или соборы, посвященные Казанской иконе Божией Матери. Обратим внимание, братие, что за всю тысячелетнюю историю Русской Церкви Божия Матерь оказывала России помощь неоднократно.

Бог создал человечество для определенной цели, и к этой цели Он ведет мир. Эта цель, конечно, будет достигнута, но на этом пути возникает множество препятствий, потому что Бог создал человека свободным, и нужны особые промыслительные действия Божии, чтобы преодолеть все препятствия. Таким образом, Матерь Божия и Ангелы являются активными участниками этих промыслительных действий, а Матерь Божия потому и называется Одигитрией - Путеводительницей.

Матерь Божия - великая Путеводительница и каждого был голод, ополченцам не хватало оружия, к Москве же из нас. Об этом славном предназначении Ее было возвещено еще до Рождества Христова. Лучшие люди предзрели Ее как Путеводительницу.

> Вы заметили, что во время Всенощной читались паремии - чтения из Ветхого Завета. Читалась первая паремия из книги Бытия, в которой говорилось о событии, случившемся с патриархом Иаковом. Он путешествовал, и в пути его застала ночь. Уснув, он увидел во сне лестницу, соединявшую небо и землю, по которой восходили и нисходили Ангелы. Эта лестница была прообразом Матери Божией. Матерь Божия является как бы лестницей, соединяющей наш мир с миром горним.

> Вторая паремия читалась из книги пророка Иезекииля. Пророк был поставлен перед величественным храмом Иерусалимским, его восточными дверями, и услышал, что "двери эти затворены будут". Почему это пророчество о дверях Иерусалимского храма, которые будут праздников? Потому, что эти затворенные двери - Матерь Божия: через Нее вошел Господь Бог для спасения мира.

> Третья паремия начинается словами: "Премудрость созда себе дом..." Премудрость - это Сын Божий, а дом -Матерь Божия, от Которой Он родился. Вот почему читается и эта паремия.

> Видите, и ветхозаветным людям было открыто великое участие Матери Божией в Промысле Божием.

Вы многократно слышали Евангелие, где рассказывается, что вскоре после Благовещения Матерь Божия отправилась к Своей родственнице Елисавете. Та вышла Ей навстречу, и Матерь Божия приветствовала Елисавету, душу которой тогда Божие озарение посетило, и она произнесла замечательные слова: "И откуду мне сие, да прииде Матерь Господа Моего ко мне". Матерь Божия была быть ближе к Божией Матери, становится мужественным преисполнена благодати Святого Духа, и эта благодать

Души человеческие соединены между собой как бы невидимыми нитями: что происходит в одной душе, может незримо перейти в другую. Подобно тому, как свеча



освещает помещение и благоухание наполняет его, так благодатное состояние человека передается окружающим. Человек может ничего из себя не представлять, говорить самые простые вещи, а его благодатное устроение невидимо передается другим.

К сожалению, бывает и обратное. Если человек предается какому-нибудь пороку, какой-нибудь страсти - это отражается и на окружающих. Бывает, что от иного человека веет прямо-таки холодом.

Благодатные волны от Матери Божией перешли к Елизатворены, читается в богослужении Богородичных савете. Те, кому посчастливилось встречаться в своей жизни с отцом Иоанном Кронштадтским, говорили, что общение с ним преисполняло их благодатной силой, жившей в его душе. Матерь Божия осеняет Своею благодатию души тех, кто молится Ей.

> Почему русские люди так любят Богородичные праздники? Какой-то особый свет озаряет в эти дни наши души, а та благодать, которая излилась на праведную Елисавету, изливается и на души. Вот почему православные христиане имеют в своих домах иконы Божией Матери и неоднократно в течение дня повторяют "Богородице Дево, радуйся..." Вот почему православные христиане стараются отмечать Богородичные праздники - это благодать осеня-

> Спасение дается человеку с трудом. Кто старается христианином и с помощью Божией достигает горних обителей, где вечно прославляется наш Господь Иисус Христос с Его Безначальным Отцом и Святым Духом.

Архимандрит Борис (Холчев)

### HAMATL GRATLIX ALYGHUKOR FYPHA, GAMONA



Гурий и Самон жили в III веке в Едессе. Они были очень ни мучеников Гурия и Самона и был положен рядом с ними, дружны и любили друг друга по Бозе. Любили Бога своего источая впоследствии исцеления и укрепляя веру всех, привсем своим существом.

Случилось однажды в их краях гонение на христиан, и они безбоязненно выступили первыми исповедниками

Их долго уговаривали поклониться идолам. Видя крепкую веру Гурия и Самона в своего Бога, идолопоклонники начали их истязать. Они были на несколько дней повешены за руки; к ногам привязаны были тяжелые камни. Затем их привязали руками вниз, привесив к рукам такие же тяжелые камни. В результате были вывихнуты и выдернуты суставы рук и ног - они стали физически безсильны.

Но вера в своего Создателя делала их духовно сильными и радостными. Изможденные, они были брошены в тюрьму; впоследствии сожжены на костре, и мощи их затем

православных в месте, где жили мученики Христовы. Всех христиан казнили на площади. В самый разгар гонений свою веру во Христа мужественно исповедовал молодой диакон Авив и с любовью был готов стать очередной жертвой Богу. Увидя его молодость, предводитель палачей сказал, чтобы он уходил прочь. Но юный Христов воин, пробравшись чрез толпу, предал себя на мучения за Христа. По Промыслу Божию он отошел в райские обители в день каз-

текающих к нему.

Едесса - место прославления Нерукотворенного образа Господа нашего Иисуса Христа. Святые мученики Гурий, Самон и Авив - покровители и устроители супружеской жизни, ее умиротворители.

Мы редко прибегаем к помощи Пречистой Матери Бога нашего. По своим грехам и недостоинству мы не имеем дерзновения ко Господу в своих прошениях и имеем необходимую нужду в предстателях и молитвенниках за нас в лице Святых. Молись им, да подаст Господь по молитвам тебе ту добродетель, в которой каждый из них просиял. Не ленись прибегать к их помощи, не будь небрежен в почитании их праздников - познай их на земле, чтобы встретиться на Небе, как с родными.

Как жестокосердны мы в своей жизни! Сердца наши Спустя много лет случилось более страшное гонение на полны нечистоты, гордости. Мы невнимательны к окружающим. Мы не пишем писем своим знакомым, уезжающим далеко и желающим поддерживать с нами связь. Это - проявление самолюбия. Познай свою немощь! Господи, открой наши глаза на нашу собственную немощь, на наше ничтожество пред Тобой и людьми, возбуди в нас постоянное чувство зависимости от Тебя, дабы смириться и познать себя и обрести желанный покой сердцу нашему.

Протоиерей Николай Голубцов

## ПРЕПОДОБНЫЙ НИКОН, ИГУМЕН РАДОНЕЖСКИЙ



Во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа!

Дорогие братия и сестры, сегодня Троице-Сергиева Лавра духовно торжествует, потому что творит молитвенную память преставления верного и любимого ученика преподобного Сергия, его сподвижника в устроении и управлении знаменитой великой Троице-Сергиевой Лаврой - преподобного Никона. Поэтому, чествуя сегодня преподобного Никона, мы вместе с тем чтим и прославляем и преподобного Сергия, который благодатию, присущею ему, своей благодатной пищею воспитал и возрастил такого славного ученика и подвижника, каким является преподобный Никон.

Преподобный Никон был преемником преподобного Сергия в управлении и устроении обители, основанной преподобным Сергием, и он унаследовал от преподобного Сергия присущие ему черты нравственного характера и душевного расположения. Преподобный Никон был так же кроток и любвеобилен, как и преподобный Сергий, и Житие его для нас назидательно и душеспасительно.

Он родился в городе Юрьеве-Польском, не так далеко от Радонежа, в семье благочестивых и верующих родителей. С детства, будучи наслышан об ангельской жизни преподобного Сергия, он возымел горячее желание видеть сего святого мужа и подражать ему в своем житии. Еще отроком он проливал обильные слезы и с сердечным сокрушением горячо молился Богу об исполнении своего желания. И затем он оставляет своих родителей, и идет в обитель к преподобному Сергию, и просит его, чтобы он облек его в иноческий сан в своей обители. Преподобный Сергий, видя благоразумие и душевную чистоту отрока, полюбил его, и, прозревая своими душевными очами в нем будущего светильника веры, он подвергает его душеспасительному испытанию и поступает с ним так, как поступил великий Евфимий с преподобным Саввою Освященным. Он не принял преподобного Никона в свою обитель, а отослал его к своему ученику, преподобному Афанасию Высоцкому, основателю Серпуховского монастыря, искусному в иноческой жизни подвижнику. "Иди без всякого размышления, - сказал он отроку, - и, если Богу угодно, ты примешь там на себя иноческий образ". Со смирением принял тот повеление от преподобного и с поспешностью отправился к блаженному Афанасию. Но блаженный Афанасий, видя его молодость, сказал ему: "Ты не можешь быть иноком, иночество - дело великое, ты молод, а правила старцев суровы". Со слезами просил Никон, чтобы блаженный принял его, обещая исполнять и терпеть все трудности, сопряженные с иноческой жизнью. Видя его слезы и непреклонное желание, преподобный Афанасий принял его и в скором времени облек в иноческий чин. Под руководством опытного преподобного Афанасия Никон более всего упражнялся в молитве, преуспевая в добродетелях смирения, кротости, подвигах поста, в неусыпном бдении над собою, усердно поучаяся в божественном Писании и святоотеческих творениях. Видя такое прилежание Никона, блаженный Афанасий пожелал удостоить его священного сана, и по принятии священства тот еще более стал прилежать к подвигам благочестия. Но, пробыв некоторое время в обители преподобного Афанасия, Никон опять возгорелся неудержимым желанием видеть преподобного Сергия, чтобы получить от него хотя бы благословение и наставление.

Придя в обитель Сергиеву и увидев преподобного Сергия, он с горячими слезами припал к стопам его и просил у него благословения. Преподобный Сергий не только с радостью принял его как посетителя, но и оставил в своей обители, и удостоил его великой радости, поместив его с собой в келию. Наконец-то исполнились заветные мечты и желания преподобного Никона, когда он оказался вблизи преподоб-

ного Сергия, являясь его наперсником. Любвеобильное сердце преподобного Сергия было открыто для Никона, оттуда исходил на него благодатный свет и мир. И сердце Никона было так же открыто для его духовного отца, исповедуя ему и открывая ему все помыслы и намерения. И вот, подобно дереву, насажденному при водном источнике, Никон в своих благочестивых подвигах показывал обильные плоды добродетелей. Преподобный Сергий, прозревая в нем воссиявшую благодать, пожелал поставить его настоятелем вместо себя, для чего сперва поставил его своим помощником. Это новое служение Никон проходил со всем усердием, постоянно храня неусыпное попечение о братии. Видя его трудолюбие и внимательное отношение к братии, преподобный Сергий радовался духом, и перед своей кончиною за шесть месяцев он призвал Никона и перед всей братией вручил ему настоятельство над братией. Никон по своему смирению отказывался принимать на себя тяжкое бремя правления, но, боясь ослушаться своего духовного отца, со смирением повиновался ему. В скором времени преподобный Сергий тихо и мирно отошел ко Господу. Более, чем кто-либо, преподобный Никон оплакивал кончину своего незабвенного отца и более желал быть вместе с ним погребенным, чем разлучаться.

Приняв правление над монастырем, преподобный Никон стал продолжателем преподобного Сергия в деле духовного руководства и воспитания братии, являясь для нее образцом и примером в трудах и подвигах добродетели, за что братия его сильно уважала и любила. Своей кротостью, отеческою заботливостью о братии, мудростью в управлении и советах преподобный Никон снискал себе любовь и уважение не только братии. Слава о нем прошла далеко за стены обители, и имя преподобного Никона прославлялось повсюду, и к нему стало стекаться много народа за советами и утешением. Но преподобный Никон, любивший больше молитву и уединение, не прельщался человеческой славою, напротив, сильно тяготился ею и решил поэтому оставить начальствование и заключиться в уединенную келию для безмолвия и молитвы. несмотря на сильное прошение братии не оставлять их без руководства. Вместо себя он благословил поставить игуменом монастыря своего ученика Савву, впоследствии устроителя Звенигородского монастыря. Но и Савва по истечении шести лет оставил начальствование. Тогда опять был вызван из затвора преподобный Никон, и до конца своей жизни он мирно и богоугодно правил вверенною ему братией.

Господь судил послать испытание преподобному Никону, связанное с тем, что в то время на нашу землю надвигались татарские полчища свирепого Едигея, приводившие в ужас и трепет всю землю Русскую. Преподобный Никон молил Бога об избавлении обители от рук нечестивых. И вот однажды явились ему святители Петр и Алексий в сопровождении преподобного Сергия, который ему сказал: "Так угодно Господу, чтобы случилось сие нашествие иноплеменников и коснулось места сего. Но ты, чадо, не скорби, мужайся, и да крепится сердце твое: искушение будет непродолжительно, и обитель не запустеет, а распространится еще более". Затем, преподав преподобному Никону благословение, Святые стали невидимы. Преподобный Никон, предваренный об этом заранее, удалился из монастыря, взяв с собою некоторые церковные вещи и святыни. Варвары, достигши обители, сожгли ее дотла, предав в ней все разорению и огню. По миновании опасности преподобный Никон вернулся на пепелище и, не предавшись унынию и печали, со спокойной твердостью стал трудиться над восстановлением обители, и через три года все необходимое для иноческого жития было выстроено. И к нему стало еще более стекаться братии и мирян, так что обитель еще более возросла и распространилась. Наградою за труды его было послано ему обрести нетленные мощи преподобного Сергия, над которыми он построил каменный храм во имя Святыя Троицы, украсив его с помощью искусных зодчих и иконописцев. Таковыми являлись преподобные Даниил Черный и Андрей Рублев - искусные иконописцы.

Но вот приближался конец жизни Преподобного, и он, призвав к себе братию, преподал им свое последнее назидание и увещевание. Он завещал строго соблюдать установленный в обители чин молитвы дневной и ночной, не часто выходить из обители, хранить терпение в искушениях, соблюдать повиновение начальствующим в обители, ненавидеть праздность - матерь всех пороков, любить же трудолюбие, соединяя его с пением священных псалмов, любить безмолвие. Присоединив же к этому наставление о человеколюбии, преподобный Никон сказал: "Если возможно, не отпускайте никого от себя с пустыми руками, дабы незаметно не оказать презрения Самому Христу, явившемуся вам под образом просящего". Окончив наставление, он умолк, и вот ему в видении было показано место его упокоения, которое он по своему смирению не открывал, но затем в предсмертном изнеможении неожиданно сказал: "Отнесите меня в ту светлую храмину, которая мне уготована по молитвам отца моего, не хочу более здесь оставаться". Сказав сие, он приобщился Святых Таин и, осенив себя крестным знамением, тихо и мирно отошел ко Господу. Это было 17/30 ноября 1428 года...

Архимандрит Кирилл (Павлов)

### восстановитель ШКОЛЫ СТАРЧЕСТВА



Преподобный Паисий Величковский (память 15/28 ноября) (1722-94), православный монах, архимандрит Нямецкого монастыря в Молдавии (с 1790 г.). Приобрел известность переводами на русский язык сочинений греческих отцов Церкви (Исаака Сирина, Феодора Студита, Григория Паламы, Максима Исповедника и других). Канонизирован Русской Православной Церковью в 1988 г.

Преподобный Паисий родился в 1722 году в городе Полтаве, в семье потомственного священника Иоанна Величковского. В возрасте четырех лет мальчик лишился отца и воспитывался матерыю. Грамоте он обучался по Псалтири и по желанию матери был отдан на обучение в Киевскую духовную академию. С детства мечтая об иноческих подвигах, юноша в семнадцать лет удалился в Любечский монастырь, основанный еще преподобным Антонием Печерским. В этом монастыре он проходил свое первое послушание, связанное с переписыванием книг.

В двадцать один год он принимает монашеский постриг и отправляется в странствование по скитам и пустыням. Преподобный пришел на Святую Гору Афон и остался там подвизаться. На Афоне преподобный Паисий был рукоположен в иереи и создал братство единомышленников. Здесь преподобный Паисий основал особую монашескую общину - скит святого Илии, тогдашнего константинопольского патриарха.

Преподобный с собратьями разыскивали в библиотеках монастырей Афона и переписывали творения святых Отцов Церкви. Это безценное духовное богатство преподобный Паисий с учениками принес в дальнейшем к себе на родину. Через семнадцать лет строгой подвижнической жизни святой Паисий Величковский вынужден был покинуть Афонскую Гору из-за притеснений мусульман и обосновался в Молдавии.

Сначала Преподобный подвизался в Драгомирском монастыре, был настоятелем Секульского монастыря, а затем перешел в Нямецкий монастырь, где в 1790 году он принял сан архимандрита. В уставе, данном преподобным Паисием братии, заповедовались нестяжательство, послушание, умная молитва, чтение книг, непрестанный труд и благочестие во всем. Великий молдавский старец, архимандрит Нямецкого монастыря, стал учителем русского монашества. Известные в России обители - Софрониевская, Глинская и Оптина - продолжали дело старца Паисия. Преподобный Паисий много трудился над переводами святоотеческих сочинений и создал славянский свод "Добротолюбия".

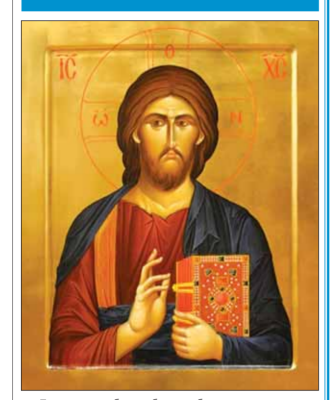
Преподобный Паисий отошел ко Господу в 1794 г. и был с честью погребен в своей обители в соборном храме Вознесения Господня.

Преподобный Паисий Величковский канонизирован в 1988 г. за свою святую подвижническую жизнь как молитвенник, учитель умной Иисусовой молитвы, восстановитель в русском монашестве спасительного подвига старчества. Труды преподобного Паисия как духовного писателя вошли в сокровищницу Святой Церкви. Они наставляют нас на путь спасения и духовного совершенства.

"Мир Божий"

### ШКОЛА МОЛИТВЫ

### МОЛИТВА ПРЕД ИКОНОЙ



Прекрасное и боголюбезное обыкновение у христиан иметь образ Спасов и молиться ему. То - потребность вопиющая нашей души. Сам Господь с любовью, Ему свойственною, желает вообразиться в нас, как говорит Апостол: "чадца моя, ими же паки болезную, дондеже вообразится Христос в вас" (Гал. 4, 19); или: "вселитися Христу верою в сердца ваша" (Еф. 3, 17); но как воображу я в сердце Христа, когда наперед не изображу Его себе чувственно и не представлю Его пред своими глазами? - И вот у нас образа Спасителя, Божией Матери и другие. Любовь к ним христиан, желающая всегда носить образы их в мыслях и в сердце, самая природа наша чувственнодуховная, вызвала необходимость изображать их иконным писанием, ставить в почетнейшем месте дома, как в сердцах наших или в домах душ наших, давать им самое почетное место и чтить их поклонением прежде сердечным, а потом и телесным. И как согласно с намерением Божиим наше почитание икон! Небо отвечает нам в иконах, как с очистилища древле Господь в еврейской скинии; множество из них сияет чудесами.

По той мере, как ты начинаешь молиться духом и истиною пред святою иконою, например Спасителя, по той мере к иконе привлекается дух того, кто изображен на иконе, - так что если вера твоя в присутствии лица, написанного на иконе, дошла до того, что ты видишь живым то лицо, то оно действительно благодатию своею

Пример - чудотворные иконы, говорившие, источавшие слезы, кровь и прочее; потому именно все они смотрят необыкновенно живо и выразительно. Что невозможно для Бога, Который может оживотворить камень и образовать из него человека? Так же чудесно Он может сделать это с живописным образом. "Вся возможна верующему" (Мк. 9, 23), и к верующему чудесно сходит Вышний. - Соединяется же Он с знамением креста животворящего и чудодеиствует.

Вы смотрите на икону Спасителя и видите, что Он взирает на вас пресветлейшими очами, - это взирание и есть образ того, что Он действительно взирает на вас яснейшими солнца очами Своими и видит все ваши мысли, слышит все ваши сердечные желания и вздохи. Образ образ и есть, в чертах и знаках он представляет то, что неначертаемо и неозначаемо, а постижимо только верою. Верьте же, что Спаситель всегда на вас призирает и видит вас всех - со всеми вашими думами, скорбями, воздыханиями, со всеми вашими обстоятельствами, как на ладони. "Се на руках Моих написах стены твоя, и предо Мною еси присно", - говорит Господь (Ис. 49, 16). Как много утешения, жизни в этих словах вседержавного Промыслителя! Итак, молитесь пред иконою Спасителя, как бы пред Ним Самим. Человеколюбец присущ ей благодатию Своею, и очами, на ней написанными, точно взирает на вас: "на всяком месте очи Его сматряют" (Притч. 15, 3), значит, и на иконе; и слухом, на ней изображенным, слушает вас. Но помните, что очи Его - очи Божеские, и уши Его - уши Бога вездесущего.

Святой праведный Иоанн Кронштадтский

### ПОД ПАТРИАРШИМ ОМОФОРОМ

## ПАТРИАРХ АДРИАН (1690-1700)

Преемником Патриарха Иоакима стал митрополит Казанский Адриан, строгий и убежденный ревнитель православного благочестия и традиций.

Патриарх Адриан, в миру Андрей, родился в Москве 2 октября 1627 года (по некоторым данным - 1639 года). Уже будучи монахом, своим благочестием и добродетелями он был известен Патриарху Иоакиму, который в 1678 году назначил Адриана архимандритом Чудова монастыря (1678-1686). Управляя монастырем, архимандрит Адриан "много споспешествовал устроению" этой обители. Под его наблюдением был сооружен соборный храм во имя святителя Алексия с Благовещенским приделом, а также церковь во имя святого апостола Андрея Первозванного.

Положение чудовского архимандрита в иерархии того времени было настолько видным, а личные качества Адриана - настолько выдающимися, что в 1686 году Патриарх Иоаким поставил его митрополитом Казанским и Свияжским. О деятельности митрополита Адриана в Казанской епархии сведений практически не сохранилось. Известно только, что он делал вклады на благоукрашение Благовещенского собора и написал книгу "О древнем предании святых апостол и святых отец, како подобает всякому православному христианину на знамение креста... персты слагати и како на себе оный изображати".

В последние дни жизни Патриарха Иоакима митрополит Казанский Адриан был его правой рукой, а после его смерти управлял Московской епархией, хотя по-прежнему титуловался митрополитом Казанским и Свияжским.

24 августа 1690 года митрополит Адриан был возведен на Всероссийский Патриарший Престол. В своем слове во время интронизации Патриарх Адриан призывал православных хранить в неприкосновенности каноны, соблюдать мир, охранять Церковь от ересей. В "Окружном послании" и "Увещании" к пастве, состоящем из 24 пунктов, Патриарх Адриан преподал каждому из сословий духовно полезные наставления. Не по нраву пришлось ему брадобритие, курение, отмена русской национальной одежды и другие подобные бытовые нововведения Петра I. Полезные же и действительно важные начинания царя, направленные на благое устроение Отечества (строительство флота, военные и социально-экономические преобразования), Патриарх Адриан понимал и поддерживал.

Патриарх Адриан стремился воздействовать на свою паству исключительно нравственным образом, полностью отказываясь от какого-либо внешнего давления. Такому подходу способствовала его истинно монашеская настроенность души, обращенность к внутреннему человеку, стремление пробудить совесть человеческую.

Епархиальное управление при Патриархе Адриане продолжало сохранять вид и характер, установленные Патриархом Иоакимом. Патриарх Адриан для упорядочения церковной жизни издал "Инструкцию старостам поповским" с более точным распределением дел по приказам, а также "Святительское поучение к новопоставленным священникам". Перу Патриарха Адриана также принадлежат службы святым Донату, Ипатию, Даниилу Московскому и Даниилу Переяславскому, несколько поучений, письма разным лицам, в том числе два - Петру I, и несколько грамот, среди которых одна с похвалою будущему святителю Димитрию, митрополиту Ростовскому (тогда еще игумену), к которому Патриарх особенно благоволил за составление Четьих-Миней. Подлинная духовность и крепкое стояние в вере отцов, отстаивание традиционного уклада жизни находят свое окончательное выражение как в Патриарших посланиях, так и в обнародованном по смерти Патриарха его духовном завещании, составленном за три с половиной года до кончины. Патриарх, расставаясь с паствой, завещал беречь "веру православно-кафолическую", "чествовать Церковь Святую и Апостольскую, защищати ее от всяких ересей и соблазненных наветов".

В 1698 году Партиарх Адриан благословил причислить к лику Святых Евфросинию Суздальскую, мощи которой были открыты еще в XVI веке, и совершать ей память 25 сентября (8 октября).

15 октября 1700 года Патриарх Адриан скончался в загородном Перервинском монастыре, на 73-м году жизни. И в делах, и в словах его ярко выражены подлинная духовность, крепкое стояние в вере отцов, отстаивании традиционного уклада жизни. Патриарх Адри-



ан погребен в Успенском соборе Московского Кремля.

#### **МЫСЛИ И ВЫСКАЗЫВАНИЯ** ПАТРИАРХА АДРИАНА

"Вся обще молю и завещеваю именем Господа нашего Иисуса Христа: удаляйтеся, православнии, от проклятаго пиянства, убивающаго душу и тело. Невинно убо вино, но ненавистно и проклято пиянство".

"Родителие, дети своя воспитывайте не в своевольстве их, но в наказании и в чистоте телесней и научении Божественнаго Писания, да всякое повествование их будет в законе высочайшаго. Самовольства же им от юности не давайте, но склоняйте выю их мягку еще сущу, да никогда ожесточаете не покорятся вам, любяй бо сына своего учащает ему раны, глаголет мудрец, щадяй же жезл ненавиствует сына своего, бияй же его жезлом душу его от смерти избавит и страх Божий в него вкоренит от него же разсуждаются всякая благая".

"В церковь Божию нелестно прибегати со всеми своими домочадцы, тако же в недели и в праздники, церковнаго всякаго последования отнюдь не оставляти, пришедшим же стояти с благоговением же и сокрушением сердца, моляся о грехах своих, и слушати словес прочитаемых от писаний святых отец соборных, и теми душу свою питати. Воздержанием и молитвою прилежною в дому, на пути и на всяком месте моляшеся по неложному Христову словеси: бдите и молитеся на всяк час, да не внидете в напасть".

"К сему же имейте присно во уме известную оборону да избавитеся от реченных врагов и прочих, убивающих душу и тело, сиречь смерть, суд, геенну, Царство Небесное, трех трепещуще, четвертаго же желающе и тако без великаго труда спасетеся".

"Стойте тверды и держите еже Апостоли заповедаша, и святии отцы определили и научили. Сие бо есть добро и благоугодно пред Спасителем нашим Богом, да тихое и безмолвное и безбедное житие поживете в единомыслии святыя православный веры, удаляющеся всяких еретических примешений и общений, во всякой правде, чистоте, мире и любви".

"Воля же Божия рождает еже комуждо житие трудолюбно; пищу, и одежду, и прочая потребы стяжать от своих трудов, или рукоделий, или от иных каковых приобретений, - но праведным от них же и дар Богу приносити и милостыни творите по силе; милуяй бо нища -

Петр I не назначил предполагавшихся выборов нового Патриарха, временно возложив обязанности управления Церковью на митрополита Рязанского Стефана Яворского (1658-1722) в звании Местоблюстителя Патриаршего Престола. Так фактически начался новый период в истории Русской Православной Церкви, после учреждения Святейшего Правительствующего Синода (1721), получивший название Синодального и продолжавшийся до поворотных в истории России событий

"Первоиерархи Русской Православной Церкви"

# СВЯЩЕННОМУЧЕНИК ПАВЛИН (КРОШЕЧКИН)



Память - 21 октября/З ноября

Петр Кузьмич Крошечкин родился в 1879 году в Пензенской губернии, в крестьянской семье среднего достатка. Семья Крошечкиных была известна по всей округе своим милосердием, особенной любовью к нищим и вообще нуждающимся людям. Никому из странников, случайно зашедших в их деревню, не было отказа в не разрешал. ночлеге и пище.

В 1895 году шестнадцатилетний Петя Крошечкин поступил послушником в Саровскую пустынь, где и подви-

вского Новоспасского монастыря. По окончании семина- вроде мостика, и приказал ходить только по доскам, чтории он успешно окончил Московскую духовную академию и в 1916 году принял монашеский постриг. В 1920 году иеромонах Павлин был назначен наместником Новоспасского монастыря и возведен в сан архимандрита.

В 1921 году архимандрит Павлин был призван на епископское служение в Курскую епархию. Однако на Курской кафедре он пробыл недолго; скоро его арестовали и отправили в московскую тюрьму, где он пробыл око- но... Со стороны народа в Калуге, так же как и в Перми, с ло года в одиночном заключении. Впоследствии, вспоми- первых дней служения он приобрел большую любовь. Люная этот отрезок своей жизни, владыка говорил, что ди всех возрастов, начиная со стариков и кончая детьми, жизнь в одиночной камере была для него "второй Академией" в том смысле, что в одиночестве, ничем и никем не развлекаемый, он имел полную возможность разобраться всей своей предыдущей жизни при свете Евангелия.

Не имея возможности совершать свое молитвенное правило и Божественную службу, он, стремясь не угасить духа молитвенного, заменял их поклонами и краткими молитвами; совершал он их пред крестом, слепленным им из хлебной мякоти. За это Преосвященному пришлось претерпеть много унижений, оскорблений и даже побои.

С конца 1927 до 1930 года епископ Павлин занимал Пермскую кафедру. Когда православные пермяки узна-

Надо заметить, что Преосвященный отличался любовью не только к людям, но и вообще ко всему живому. Во время обедов в беседке, еще до начала обеда, услышав звон посуды, со всех соседних дворов собирались кошки. Они окружали беседку, ожидая подачки остатков рыбы. Тут же происходили и драки из-за лакомых остатков, сопровождаемые неприятными для слуха воплями. Владыка только посмеивался, но прогонять их

вито сновали туда-сюда муравьи, занятые своими неотложными делами. Преосвященный сначала каждый раз зался почти 10 лет. В 1904 г. Петр поступил в Московскую перешагивал через них, боясь наступить, и других пре-

дупреждал об этом. Потом распорядился положить доски. бы не безпокоить муравьев

Калужское духовенство в подавляющем большинстве, как это ни странно, отнеслось к Преосвященному Павлину с первых дней знакомства более чем холодно, даже, можно сказать, неприязненно. Со стороны любвеобильного и общительного Владыки было сделано все возможное, чтобы сломать этот лед холодности, но безрезультатстремились принять непосредственное участие в молитвах совместно со Святителем.

Во время богослужений Преосвященному прислужив своем внутреннем человеке, произвести пересмотр вали мальчики в возрасте от восьми до четырнадцати лет. Их было человек шесть. Старшие из них несли обязанности иподиаконов, а самый маленький был посошником. Все они были очень привязаны к нему и никогда не пропускали ни одной архиерейской службы. Они и в доме у него были частыми гостями. Детей Владыка лю-

Преосвященный Павлин любил службу Божию и служил часто. По окончании Божественной службы он направлялся к выходу из храма, останавливался у дверей, ли о переводе его в Калужскую епархию, многие со окруженный прислуживающими ему мальчиками и нароскорбью говорили: "Такого милостивого владыки у нас дом, и все вместе пели различные церковные песнопения. Вообще, надо сказать, что Владыка особенно любил церковное пение. Когда он пел, видно было, что всю душу свою он вкладывал в смысл слов песнопения и, казалось, что так и не ушел бы из храма, а все стоял бы и пел. Это общее пение, это "братание" с народом некоторыми, по наущению диавола, было принято крайне недоброжелательно. Последовали насмешки, а в отдельных случаях даже грубые, оскорбительные выражения по адресу Преосвященного.

В 1933 году архиепископ Павлин был переведен в Мо-По дорожке, ведущей к беседке, пересекая ее, дело- гилевскую епархию; через три года арестован и заключен в Могилевскую тюрьму... 3 ноября 1937 года расстрелян в Кемеровском лагере.

"Христовы воины"

# MILI AONKHLI HATH 39 XPHGTON

Мы с вами называемся христианами, потому что веруем вечной смерти. Иисус Христос, по любви к нам, сошел с Неба и, как простой человек, пострадал вместо нас за наши грехи, был распят, умер на кресте и в третий день воскрес.

Так Сын Божий крестом Своим, т.е. страданием и смертью на кресте за грехи всех людей, победил не только грех, но и саму смерть - воскрес из мертвых и сделал крест орудием Своей победы над грехом и смертью. И как Победитель смерти - воскресший в третий день - Он спас и нас от вечной смерти, и воскресит всех нас, умерших, когда наступит последний день мира, воскресит для радостной, вечной жизни с Богом.

Крест есть орудие или знамя победы Христовой над грехом и смертью, поэтому, если мы хотим избавиться от власти зла - греха и вечной смерти, то мы должны идти за Христом, веровать в Него, любить Его и исполнять заповеди Его.

Многие спр. крестик. А это для того, чтобы выразить нашу веру в Иисуса Христа, для этого же мы и делаем на своем теле правой рукой крестное знамение. Когда делаем крестное знамение правой рукой, мы должны сложить вместе три пальца (большой, указательный и средний, а безымянный и мизинец слагаем вместе и пригибаем к ладони). Сложенные три пальца выражают нашу веру в Святую Троицу, а два прижатые к ладони означают две природы в Иисусе Христе. Он - Бог и человек.

Когда крестимся, мы сначала касаемся лба - для освящения нашего ума, затем живота - для освящения наших внутренних чувств, потом правого и левого плеча - для освящения наших сил телесных. Крестное знамение дает нам силу в борьбе со злом.

Креститься нужно в начале молитвы, во время молитвы и в конце молитвы, при входе в храм, при приближении к святыне - иконе, ко кресту. Креститься нужно во всех важных случаях нашей жизни: в опасностях, в горе, в радости и т.д. Очень важно креститься не спеша, без кощунства.

Мы крестимся для того, чтобы видел нас Бог Отец, что мы искуплены крестной смертью Его Сына Иисуса Христа. Это Его печать, мы не сами пришли к Отцу, а с по-

Мы делаем на себе крестное знамение для того, чтов Иисуса Христа, как Спасителя нашего от власти греха и бы нас видели Ангелы и знали, кого защищать от вражеской силы диавольской.

Мы крестимся для того, чтобы святые люди видели нас и возносили молитвы за нас, искупленных Иисусом Христом, от власти диавола, проклятия и самой смерти.

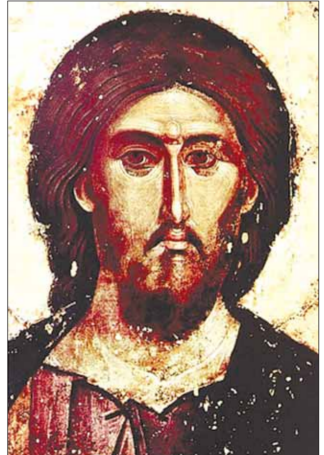
Мы делаем крестное знамение на себе для того, чтобы видели нас просто люди, окружающие нас, видели, что мы верующие в Иисуса Христа, и, видя наши добрые дела, становились бы тоже верующими в Него, добрыми

Делая крестное знамение на себе, мы прогоняем злые силы бесовские от себя, ибо они трепещут силы крестной и боятся тех, кто исповедует Иисуса Христа и верит в Него.

Церковь поет: "Оружие на диавола, крест Твой, Господи, дал еси нам, и демоны трепещут и трясутся, не смея взирати на силу его". Действительно, в жизни преподобного Симеона Столпника говорится о том, что однажды лиавол в образе светлого ангела явился на колеснице і говорит ему: "Симеон, Бог послал меня с колесницею, чтобы забрать тебя на небо, как самого достойного". И Симеон поднял ногу, чтобы вступить на колесницу, но при этом совершил на себе крестное знамение, и колесница с демоном исчезда.

Сегодня много есть людей, так называемых ясновидящих, и они думают, что это от Бога, на самом же деле - от злой силы. Все так называемые целители, контактеры это все бесовщина. Я советую им надеть на шею освященные крестики, поисповедоваться, причаститься, и все это исчезнет, а если этого не сделать, то бесовская сила

доведет таких людей до ужасного самоуничтожения. Хочу посоветовать помнить всем пример из жизни преподобного Макария Великого. Когда однажды он шел в монастырь, ему встретился диавол. Дело в том, что духовно нравственные люди видят духовные силы, и он видел, что диавол нес в монастырь много посуды с разной пищей. Когда Преподобный спросил его, что он несет, диавол ответил, что несет обед для монахов. А на вопрос, почему так много разной пищи, он ответил, что если эта не понравится, он даст другую, т.е. преподобный Макарий открыл, что диавол сеет зло даже на монахов и преподносит им разные искушения, и тем более несет их нам - лю-



дям. живущим в миру.

Хотелось бы, чтобы крест и крестное знамение помогали нам в нашей духовной жизни вести духовную борьбу с диаволом.

Мы часто говорим о Святых, об их подвигах, но Святыми они не стали бы, если бы не крест Христов и не их личные кресты - страданий, лишений, подвигов и молитв.

Протоиерей Иоанн Монаршек

# О ЕСТЕСТВЕ И НАЗНАЧЕНИИ ДУШИ

Продолжение. Начало в № 5, 2010 г.

Господь оградил душу оградой евангельского закона. Водрузил в саде души сторожевую башню - совесть.

Бог насадил сады душ и раздал их людям, чтобы люди сами трудились над возделыванием этих садов, над спасением своих душ.

А Преображение Господне на Фаворе (Мф. 17, 1-9) - это образ преображения души, пошедшей за Христом.

Иногда, произнося слово "душа", мы подразумеваем совокупность нашей душевной деятельности, всех наших ощущений, восприятий.

Душа человека - это все наши мысли, все желания, все порывы сердца, это проявление любви к жизни.

Господь даровал такую душу первому человеку при творении и каждому из нас при рождении. Душу одуховленную, присутствие которой в теле непостижимо и та-инственно...

"Но она везде присутствует в нашем теле, - как говорит святитель Димитрий Ростовский, - нет ни одной частички нашего тела без души".

Душа сочетает воедино все тело, состоящее из многих частей, и содержит их в полной гармонии, и все части тела друг другу помогают, друг друга поддерживают.

И если в обычных наших житейских отношениях человек (по чисто человеческим понятиям) "не имеет души", он теряет к себе уважение окружающих, так как же нужна человеку душа для его духовной жизни!

Бог даровал человеку безсмертную, разумную душу, и пребывает она в нашем теле в сердце.

Духовный опыт Святых Отцов свидетельствует, что именно сердце, а не разум чувствует присутствие Божие.

Из Священного Писания мы узнаем, что сердце есть орган наших желаний, источник воли и добрых (или злых) намерений наших. Из текстов Священного Писания видно, что именно желаниями и стремлениями сердца определяется поведение человека и выбор им жизненного пути.

Именно сердце, а не ум (как пытаются доказать психологи) мыслит, размышляет, познает.

И новейшие исследования науки дают нам право считать сердце не только органом кровообращения, но и ор-

ганом чувств

Священное Писание говорит нам о сердце гораздо больше (чем наука). О сердце речь чуть ли не на каждой странице Библии, и ему придается значение не только центрального органа чувств, но и важнейшего органа познания, органа мысли и восприятия духовного возлействия

И самое главное - сердце, по Священному Писанию, есть орган общения человека с Богом, а следовательно, оно есть орган высшего познания. Именно сердце обладает способностью ощущать Бога. Почти у всех людей есть способность иная, чем познание пятью чувствами. И чем выше духовность человека, тем ярче выражена эта способность высшего познания.

Было в сердце моем, как бы горящий огнь (Иер. 20, 9). Откуда этот огнь? Вам отвечает святой Ефрем Сирин: Недоступный для всякого ума входит в сердце и обитает в нем. Земля не выносит стопы Его, а чистое сердце носит Его в себе

И можно сюда прибавить еще - созерцает Его без очей, по слову Христову: Блажени чистии сердцем: яко тии Бога узрят (Мф. 5, 8).

Архиепископ Лука (Войно-Ясенецкий) считает сердце органом чувства и высшего познания.

Он пишет: "В сердце есть множество струн, и даже тончайших, чутко улавливающих все доброе и истинное, звучащих протестом против злого и неискреннего".

Именно сердце его тончайшими струнами имеет общение с Самим Богом в молитвах и откровениях, и через наше многострунное сердце говорит нам тихий голос совести

Сердце - есть корень жизни (епископ Феофан), оно возбуждает к деятельности прочие силы. Казалось бы, следовало отдать полную власть ему над управлением жизнью (как это и бывает у многих), но страсти часто увлекают сердце в ненужном направлении, и потому только люди, очистившиеся от страстей, могут дать волю всецело своему сердцу.

В сердце же и корень греха.

"От сердца исходят помышления злая..." (Мф. 15, 19). Для сердца, оскверненного грехами, тяжка мысль о Боге. Поврежденное грехом сердце не пойдет туда, где говорят



о Боге. Оно не любит Бога, а боится Его. Такое сердце старается помрачить и затмить очи ума, усиливается заглушить голос совести, громко говорящий о Боге, и нередко успевает в этом и доводит человека до безумия: "Рече безумец в сердце своем: несть Бога" (Пс. 13, 1).

Сердце - центр физической жизни человека, и по связи душевной деятельности с физической оно же, как объединение душевных способностей, есть центр сознательной душевной деятельности. В нем формируется личность человека, и когда душевная жизнь человека сложилась, тогда сердце делается регулятором добра и зла.

Сердце разносит кровь по организму, давая ему здоровье или болезнь, оно же в душевной жизни является проводником сил добра или зла.

В тайниках сердца складывается добро человека или порок.

Продолжение в следующем номере. "Размышления о безсмертной душе"

МИР ДУШИ

# мир душевный и "мир сей"

...слово "мір" есть имя собирательное, обнимающее собою так называемые страсти... "мір" есть плотское житие и мудрование плоти

Преподобный Исаак Сирин. Сл. 2

...и все общество человеческое в соединении с их греховной жизнью, в соединении с их плотскими наслаждениями, с их вещественным преуспеянием, с их столпотворением, называется "міром".

Святитель Игнатий (Брянчанинов) Т. 1. С. 587 Мир души, мир внутренний есть "... свидетель истины, плод ее"

Святитель Игнатий (Брянчанинов) Письма. С. 324 "первое из духовных дарований..."

Святитель Игнатий (Брянчанинов) Т. 2. С. 204

### Схиигумен Иоанн Алексеев:

Если будешь копаться в своем сердце, тогда увидишь там змия стоглавого, однако не пугайся и не робей, с Божией помощию будешь сокрушать им головы; от внимательной к себе жизни увидишь себя очень худой и немощной, других не будешь осуждать и увидишь всех хорошими и на чужие немощи даже не обратишь никакого внимания и в сердце почувствуешь тишину и мир; по временам будут появляться утешающие слезы.

Интересно мне было наблюдать, как люди живут, вспомнил я слова святого Иоанна Богослова: "Ибо все, что в мире: похоть плоти, похоть очей и гордость житейская", и это оправдывается на каждом шагу, и видно одно только тщеславие и гордыня, и вот в этом водовороте, и кружится весь многомятежный мир со своими прелестями.

....большая ошибка и немощь - много заботиться, чтобы продлить нашу жизнь, однако, жизнь и смерть в руках Божиих, и Господь сказал: "Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам". Вот наша забота и стремление должны быть, чтобы жить по запове-

дям Его и очистить сердце от страстей.

Благодарю Бога, что до таких годов дожил и удостоил меня, грешного, провести всю жизнь в монастыре. Не знал мирской суеты, наполненной лукавства, тщеславия, лицемерия, лжи и гордыни; а с этими пороками разве почувствуешь когда в душе своей мир и умиление? Я полагаю, нет.

Вот ты с мужем, посещая театр и маскарады, что чувствуете, когда придете домой? Конечно, получаете некоторое впечатление, там получившееся, и будете ждать времени еще и еще посетить те же места, разве только если нельзя будет пойти по болезни. Вот в таком порядке и проходит мирская суетная жизнь. А когда человек будет лежать на смертном одре или в болезни, вот тогда-то и придется испытать неожиданные явления, и вся прошлая жизнь будет чередоваться событиями, какими он жил, тогда только человек познает, что мир сей - обманщик.

Важнее всего старайся быть мирным, а чтобы быть мирным, не касайся никаких чужих дел, уклоняйся от разной нелепой болтовни, чтения газет и указаний новостей.

Особенно важно оставить свою волюшку позади себя, да, и нелегко это сделать, но зато это могущественное врачевство против дьявольской гордости - гордости, которой свойственно настаивать на своем в разговоре, чтобы ее всегда был верх, другому подчиниться не может, упорно отстаивает свои мнения. Вот Святые Отцы сами прошли этим путем и оставили нам в руководство эти условия. Именно только этими условиями и приобретается внутренний душевный мир, и такой человек, где бы он ни жил, везде будет мирен.

А тревоги у нас бывают от страстей, от гордости, самомнения и тщеславия. Надо обратить внимание и бороться с последней страстию, это очень важно. О как она нас смущает, даже связывает нашу свободу, точно веревкой опутывает!

Человечество мятется, не имеет, бедное, внутреннего мира, не знает секрета, как приобрести его. Вот секрет:



не вмешивайся ни в какие чужие дела и не подмечай немощи ближнего твоего. Знай только себя - и довольно с тебя. Если это исполнишь, поверь мне, будешь всегда мирной. Опыт. Святой Варсонофий Великий сказал: если ты исполнишь три условия, то где бы ты ни жил, будешь мирен: первое - оставить волюшку свою позади себя; второе - укорять себя, и третье - считать себя хуже всех.

Человек душевный свой внутренний мир может получить только от Христова смирения и кротости.

Очень хорошо и духовно, что стараешься людям не угождать и поступать по совести, от этого устроения при-

Продолжение в следующем номере "Носители духа святителя Игнатия"

O BEPE

## НЕДУГ МАЛОВЕРИЯ



Маловерие - основная болезнь нашего духа! Как часто мы не можем понять причины, почему жизнь свою проводим не так, как бы нужно, почему в душе у нас чувства, которых мы не хотим, почему наша жизнь внутренняя и духовная не строится и не ладится так, как бы нам хотелось. Вдумайтесь, всмотритесь и найдете там именно этот свой недуг - маловерие!

По разуму так ясно, как бы надо было жить, как бы надо было чувствовать! Помехой к тому, чтобы это было так воистину, чтобы дана была нам потребная для сего благодать Божия - маловерие наше. Почему же не можем мы окрепнуть в вере?

Пришел Господь в Капернаум и вошел в дом, и было много народу, так что у дверей не было места и Он говорил слово.

И принесли расслабленного и за множеством народа не могли пронести его в дверь. И тогда поднялись на кровлю дома, разобрали ее и опустили расслабленного через разобранную крышу. И видя веру их, Господь сказал:

- Чадо, прощаются тебе грехи твои!

И были тут фарисеи и подумали: "Он богохульствует, кто может прощать грехи, кроме одного Бога?" Господь, видя помышления их, сказал:

- Зачем помышляете в сердцах своих? Что легче сказать человеку: прощаются тебе грехи твои или возьми постель свою и ходи? Но чтобы вы знали, что Сын Человеческий имеет власть прощать грехи, тебе говорю: встань, возьми постель свою и иди в дом свой!

И расслабленный встал и пошел. Все прославляли Господа и говорили, что никогда не видели ничего подобного (Мк. 2,1-12)

Расслабленность духа - это есть результат нашей греховности, расслабленность нашей веры есть результат нашей греховности. Грех свой сознать не только разумом, но своим сердцем - это то, что, говорит Исаак Сирин, блаженнее, чем удостовериться видеть Ангелов, и для того, чтобы нам сделаться способными к этому, нам дается столько благодатных даров и силы Святою Церковью, дается нам и Таинство исповеди. Ибо здесь, исповедуясь перед Господом, мы, еще не научившиеся хоть сколько-нибудь ощущать как должно степень согрешения своего, мы, благодатию Божией, Его

милосердием и человеколюбием освобождаясь от греха, тем самым все более и более приближаемся к той возможности надлежащим образом оплакивать свой грех. Если человек посмотрит на свою жизнь, он увидит, что у него хватает сил с утра до вечера заботиться о своем внешнем устроении, что он отдает этому чуть ли не все силы, и никому не кажется странным и безумным, что на это тратится жизнь человеческая. Но когда возникает вопрос о том, чтобы потрудиться и поработать для своего внутреннего устроения, то как жалко делается каждого истраченного на это часа!

И как тогда мы нетерпеливо ждем, чтобы каждый этот час, истраченный на дело внутреннего нашего устроения, непременно сейчас же дал нам то, что нам хочется получить!

Вера человеческая не проходит так, как знание, она не есть доказанная задача, она не есть научная истина - она приходит иным путем, она достигается иным деланием.

Кроме обычных, повседневных грехов, расслабляющих и оскверняющих душу, есть у нас еще особые грехи - грехи перед Церковью. Слаба вера наша потому, что мы решительно не хотим понять, и принять, и смиренно пойти по пути церковной жизни, не хотим понять и принять, что вся полнота церковности является необходимым условием того великого дара благодати Божией, которым создается в нас вера.

Без поста нельзя иметь веры, без молитвы нельзя иметь веры. Без соблюдения всего того, что нам преподает Святая Церковь как необходимое условие оцерковления нашей жизни, можно иметь лишь ту расслабленную веру, которая и составляет главную немощь нашу.

Жажда истинной веры непременно должна привести человека к полноте церковности, чтобы здесь не было "одного хочу, другого не приму, это мне некогда, это не важно". А в результате всеобщая безбожная жизнь и у верующих, как и у неверующих.

Для того чтобы нам избавиться от этого недуга, для того чтобы нам начать жизнь свою создавать так, как нас тому учил Господь, для того чтобы кончилась наша немощность веры, а это нужно, потому что времена обязывают, потому что перед каждым из нас крест стоит не где-то далеко, в тумане, а так близко, что каждому нужно быть готовым понести его в любой момент "...". Не тот обычный крест, который несет каждый человек в своей жизни, а тот наиболее тяжелый и наиболее ответственный, который именуется исповедничеством.

Времена обязывают к тому, чтобы было оставлено мирское легкомыслие, нецерковное отношение к жизни у именующих себя "верующими", чтобы мы, как этот расслабленный, получили разрешение от грехов, "взяли одр свой и пошли в дом свой".

Для этого нам нужно принести покаяние не только в наших грехах против заповедей Божиих, не только покаяться в нашей скверной и грязной земной жизни, но надлежит покаяться в нашем отступничестве от Церкви, надо осознать, что такое небрежение к церковности - предательство и измена Христу

Наше отречение от Христа начинается не тогда, когда перед нами встает вопрос: страдание или отречение? - а тогда, когда мы сами, по своей собственной воле, без всякого с чьей-либо стороны принуждения нарушаем правило Церкви.

Каждый непостящийся, каждый, не совершающий положенной молитвы, каждый, нарушающий правила Церкви, уже тем самым не исповедует Христа.

Вот когда все это будет осознано нами, тогда в нас начнет крепнуть вера во Христа, а это переродит нашу жизнь.

Протоиерей Валентин Свенцицкий

## KOPLEA ALAROAA C KOPOAI AEFES AEAOREKA

человека. Потерпев поражение через тихриста будет предшествовать отступлестрадание и смерть Христа, он не смиряется, а всячески борется с Церковью и апостасия. Апостасия является последним всячески стремится покорить себе все этапом развития тайны беззакония. Три человечество

Бог создал человека не как раба, а по Своему "образу и подобию" (Быт. 1, 26), как объект своей любви. Царство Божие и ности. есть цель земной истории.

Великая благочестия тайна: "Бог явился во плоти", - говорит апостол Павел. И самая главная задача дьявола - подорвать веру людей в эту тайну. Многие говорят, что они не верят в Рождество Христово - это работа дьявола. На протяжении всей истории христианской Церкви действует противоборствующая ей тайна беззакония, старающаяся увлечь людей к отпадению от уготованного нам Христом спасения

ние от Бога и Христа. Это называется вида апостасии:

Первый - отступление от истинного учения и от христианской нравствен-

Второй - отступление от нормальной государственности.

Третий - отступление от истинной Церкви Христовой, это будет приход ан-

Святой апостол Павел говорит нам в послании к Тимофею: "Знай же, что в последние дни наступят времена тяжкие. Ибо люди будут самолюбивы, сребролюбивы, горды, надменны, злоречивы, родителям непокорны, неблагодарны, нечестивы, недружелюбны, непримири-

жестоки, не любящие добра, предатели. наглы, напышенны, более сластолюбивы. нежели боголюбивы, имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся. Таковых удаляйся" (2 Тим. 3, 1-5).

Человек является великой ценностью у Бога. Человек для диавола является предметом духовной войны с Богом. Бог по своей любви желает человеку вечной жизни в Царстве Небесном. Диавол желает человеку вечной погибели. Он хочет, чтобы человек ему уподобился и наследовал то мучительное и страшное место, где находится он. Бог же желает человеку радости, жизни вечной. Для этого Он Сам приходил на землю, воплотился, страдал и умер, чтобы спасти человека, верующего в Него и исполняющего Его заповеди.

Протоиерей Иоанн Монаршек

СВИДЕТЕЛЬСТВА **БОЖЕСТВЕННОГО** ОТКРОВЕНИЯ

## ГВОЗДЬ ГОСПОДЕНЬ



Гвоздь Господень - величайшая святыня Православной Церкви. Это один из четырех Гвоздей, которыми в Страстную Пятницу был распят на Кресте Господь наш Иисус Христос. По виду это кованый, без следов ржавчины старинный гвоздь черного цвета с редкими золотистыми вкраплениями. Длина Гвоздя Господня - четырнадцать с половиною сантиметров, вес - около восьмидесяти четырех граммов.

Святыня хранится в Успенском соборе Московского Кремля в серебряном вызолоченном ковчеге, изготовленном в 1878 году ювелирных дел мастером А. Векманом. Дискос, на который клали Гвоздь и выносили для поклонения верующим, был выполнен мастером И. Щукиным.

Замечательна история появления этой святыни в России. В 1688 году грузинский царевич Арчил Вахтангович, переселившийся в Москву, преподнес эту святыню в дар русскому царю. На Кавказ же в свое время Гвоздь Господень попал как дар византийского императора принявшей в IV веке христианство Грузии и хранился в сокровищнице грузинских царей.

Только в редких торжественных случаях, с разрешения Патриарха, Гвоздь Господень выставлялся для поклонения православного народа: один раз в году - 10/23 июля, в день празднования Положения честной ризы Господа нашего Иисуса Христа (1625). Непосредственный же доступ к святыне имели только представители высшего духовенства и члены императорской фамилии.

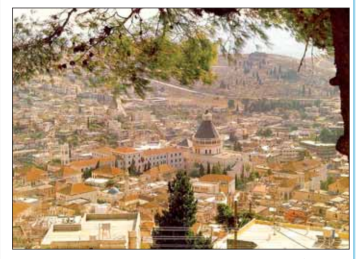
Судьба же остальных Гвоздей Господних, хранившихся ранее в Константинополе вместе с другими свидетельствами Страстей Господних, неясна. Доподлинно известно из "Сказания мест святых во Цареграде" Антония, архиепископа Новгородского, написанного в 1200 году, что к началу XIII века в Константинополе, в Софийском соборе, хранились Гвозди с Распятия с Кровью на них. Но уже в 30-х годах XV века один из западных паломников, Перо Тафур, утверждал, что в церкви Святой Софии видел только "один из Гвоздей Распятия". После взятия Константинополя турками пропал и он...

Гвоздь Господень (один из четырех Гвоздей Распятия), судьба которого прослеживается в истории с IV века, когда он был обретен вместе со святым Крестом Господним святой равноапостольной царицей Еленой, и до наших дней, есть безценное, важнейшее и неоспоримое свидетельство земной жизни Иисуса Христа и Его Крестных Искупительных страданий.

"Торжество Православной веры"

### БИБЛИЯ В ПОСЛОВИЦАХ И ПОГОВОРКАХ

### A IJSEPTO PLANTPARSONON XENNPERIJA XIJTEKIJAN



**Изгнать из храма** - выпроводить откуда-либо занимающихся недостойными делами или нежеланных, неугодных, недостойных; отказать в участии в каком-то престижном, важном деле, событии.

"Приближалась Пасха Иудейская, и Иисус пришел в Иерусалим и нашел, что в храме продавали волов, овец и голубей, и сидели меновщики денег. И, сделав бич из веревок, выгнал из храма всех, также и овец и волов; и деньги у меновщиков рассыпал, а столы их опрокинул.

И сказал продающим голубей: возьмите это отсюда и дома Отца Моего не делайте домом торговли" (Ин. 2, 13-16).

16 16 1

**Из Назарета может ли быть что доброе?** - иронически говорят о лицах, от которых не ожидают ничего дельного; выражают недоверие к услышанному сообщению.

"Филипп находит Нафанаила и говорит ему: мы нашли Того, о Котором писали Моисей в законе и пророки, Иисуса, сына Иосифова, из Назарета. Но Нафанаил сказал ему: из Назарета может ли что доброе?" (Ин. 1, 45-46).

С таким сомнением встретил весть о явлении Мессии в лице Иисуса Назарянина будущий апостол Нафанаил.

और और औ

**Имеющий уши да услышит** - призыв к пониманию, постижению сокровенного смысла сказанного, к участию. Восклицание Иисуса Христа на проповеди:

"Кто имеет уши слышать, да слышит!" (Мф. 11,15).

\*\*\*

Иному талант, иному два - о разной степени природной одаренности - кому дано больше, кому меньше способностей и талантов.

"...человек, отправляясь в чужую страну, призвал рабов своих... и одному дал он пять талантов, другому два, иному один, каждому по его силе..." (Мф. 25, 14-15).

\*\*

**Имя нам (им) - легион** - об огромной силе, мощи; о неприятных людях.

"Увидев же Иисуса издалека, прибежал и поклонился Ему" человек, одержимый нечистым духом, "и, вскричав громким голосом, сказал: что Тебе до меня, Иисус, Сын Бога Всевышнего? заклинаю Тебя Богом, не мучь меня! Ибо Иисус сказал ему: выйди, дух нечистый, из сего человека. И спросил его: как тебе имя? И он сказал в ответ: легион имя мне, потому что нас много" (Мк. 5, 6-9).

\*\*

**Ирод** - плохой человек, изверг, злодей, тиран. Это имя царя Иудейского, отличавшегося жестокостью, стало нарицательным.

После смерти царя Ирода, истребившего всех вифлеемских младенцев, царствовал его сын.

В угоду своей падчерице он велел умертвить Иоанна Крестителя, который обличал его преступления. Это при нем казнили Иисуса Христа, над которым он перед казнью издевался: "Но Ирод со своими воинами, уничижив Его и насмеявшись над Ним, одел Его в светлую одежду и отослал обратно к Пилату" (Лк. 23, 11).

Издательство Московского подворья Свято-Троицкой Сергиевой Лавры о смерти и безсмертии

# ЦЕЛЬ НАШЕЙ ЖИЗНИ НА ЗЕМЛЕ

Святой праведный Иоанн Кронштадтский

Братья! Какая цель нашей жизни на земле? Та, чтобы по испытании нашем земными скорбями и бедствиями и после постепенного усовершенствования в добродетели при помощи благодатных дарований, преподаваемых в Таинствах, нам опочить по смерти в Боге - покое нашего духа. Вот почему мы поем об умерших: упокой, Господи, душу раба Твоего. Мы желаем усопшему покоя как края всех желаний, и молим о том Бога. Не безрассудно ли поэтому много скорбеть над умершими? "Приидите ко Мне вси труждающиися и обремененнии, и Аз упокою вы" (Мф. 11, 28), - говорит Господь. Вот покойники наши, христианской кончиной уснувшие, приходят на этот глас Господа и упокояются. Чего же скорбеть?

Ты в горести души своей желаешь иногда умереть. Умереть легко, недолго; но готов ли ты к смерти? Ведь за смертью следует суд всей твоей жизни (Евр. 9, 27). Ты не готов к смерти, и если бы она пришла к тебе, ты затрепетал бы всем телом. Не трать же слов по-пустому, не говори: лучше бы мне умереть, а говори чаще: как бы мне приготовиться к смерти по-христиански - верой, добрыми делами и великодушным перенесением случающихся со мною бед и скорбей и встретить смерть без страха, мирно, непостыдно, не как грозный закон природы, но как отеческий зов безсмертного Отца Небесного, святого, блаженного, в страну вечности. Вспомни старца, который, утрудившись под своим бременем, захотел лучше умереть, чем жить, и стал звать к себе смерть. Явилась - не захотел, а пожелал лучше нести тяжкое бремя свое.

\*\*\*

Будущая жизнь - совершенная чистота постепенно очищаемого ныне сердца, которое чаще всего закрыто, омрачено грехом и дьявольским дыханием, а иногда - по действию благодати Божией - проясняется и зрит Бога, соединяясь с Ним преискренне в молитве и Таинстве Причащения.

\*\*\*

Человек, страстям подверженный, что тебе нужно? Жизнь, говоришь ты. Из-за чего ты хлопочешь? Из-за жизни. Но живешь ли ты истинной жизнью? Разум и опыт заставляют сказать, что нет. Итак, что же составляет твою жизнь? Вера, надежда и любовь разум и опыт говорят мне. Жизнь души нашей Бог, живая вера в Него и любовь к Нему, любовь к подобным мне людям; они покой и широта моего сердца, без них я мученик греха, раб, невольник страстей; в скорби и тесноте проходит жизнь моя.

Я и здесь упокоеваюсь во Христе и со Христом; как же мне не верить, что после смерти меня ожидает вечное в Нем упокоение после борьбы со врагами земными! Мне и здесь без Христа тяжело, мучительно; как же мне не верить, что тем более будет для меня мучительно без Него там, когда Он окончательно отвергнет меня от лица Своего! Так здешнее состояние наших душ предызображает будущее. Будущее будет продолжением настоящего состояния внутреннего, только в измененном виде относительно степени его: для праведников оно обратится в полноту вечной славы, для грешников - в полноту вечных мучений.

\*\*\*

"Мне же прилеплятися Богови благо есть" (Пс. 72, 28), - говорит Давид, испытавший сладость в молитве и хвалении Бога. То же подтверждают другие люди, а также и я грешный. Заметьте: еще здесь - на земле - прилепляться Богу благо, хорошо (когда мы в грешной плоти, у которой много своего приятного или неприятного). Как же благо будет соединиться с Богом там - на Небе! А блаженство прилепления Богу здесь на земле есть образец и залог блаженства прилепления Богу после смерти - в вечности. Видишь, как благ, милосерд, истинен Творец; чтобы уверить тебя в будущем блаженстве, происходящем от соединения с Ним, Он дает тебе испытывать начаток этого блаженства здесь - на земле, когда ты искренно приступаешь к Нему. Да, невидимая душа моя действительно еще здесь упокоевается в невидимом Боге, значит, тем больше по отрешении от тела она упокоится в Нем.

\*\*\*

Степени блаженства и мучений в будущем веке



будут различны. Это доказывается и настоящим состоянием души у различных людей или у одного и того же человека в различное время, при различных положениях. Чем проще, добрее, общительнее человек, тем он блаженнее внутренне; чем лукавее, злее, самолюбивее, тем несчастнее; чем сильнее в нем вера и любовь, тем блаженнее; чем слабее, тем хуже; так что маловеры, безверы, человеконенавистники самые несчастные люди. Поэтому разумевай и о будущих мучениях.

\*\*\*

Что соединение наше с Богом в будущем веке последует и что оно будет для нас источником света, мира, радости, блаженства - это мы отчасти познаем опытно и в нынешней жизни. По молитве, когда душа наша всецело бывает обращена к Богу и соединяется с Ним, мы чувствуем себя прекрасно, покойно, легко, радостно, как дети, упокоеваемые у груди материнской, или, лучше сказать, как-то невыразимо хорошо: "добро есть нам зде бытии" (Лк. 9, 33). Итак, подвизайся неослабно за будущее нескончаемое блаженство, которого начатки ты опытно знаешь и в настоящей жизни, но внимай: "это только начатки земные, несовершенные, видимые только отчасти, как бы в зерцале и гадании" (1 Кор. 13, 12); каково же будет нам, когда мы самым делом преискренне соединимся с Богом, когда образы и тени пройдут и настанет Царство истины и видения? О! До смерти нужно подвизаться за будущее блаженство, за будущее единение наше с Богом.

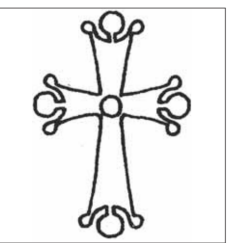
\*\*\*

Человек! Когда я посмотрю на тебя, на твои земные чувства, на твою плоть, когда вспомню о дне рождения и о последующих днях младенчества и возрастания твоего доселе, и потом перенесусь мыслью ко дню смерти твоей, а затем к вечности, которая тебе присуждена от сложения мира, - тогда я не знаю, чему дивиться: ничтожеству ли твоему, или всемогуществу и благости Творца, Который благоволил даровать тебе жизнь и твое тленное и смертное тело облечь некогда в безсмертие? Удивление мое возрастает, когда я вижу, что тебе, плоти и крови, Господь Бог, Царь вечный, дает вкушать собственную Плоть и Кровь, так как Он, "во днех плоти Своея, приискренне приобщися плоти и крови нашей" (Евр. 5, 7; 2, 14), чтобы сделать тебя вечно живым.

Человек умерший есть существо живое: "Бог несть Бог мертвых, но живых, вси бо Тому живи суть" (Лк. 20, 38). Душа его невидимо витает у тела и в местах, где любила пребывать. Ежели она умерла во грехах, то не может помочь себе избавиться от уз их и крепко нуждается в молитвах живых людей, особенно Церкви - святейшей невесты Христовой. Итак, будем молиться за умерших искренно. Это великое благодеяние им, больше, чем благодеяние живым.

### СИМВОЛИКА ПРАВОСЛАВНЫХ КРЕСТОВ

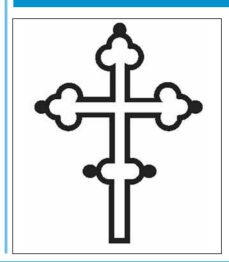
### КРЕСТ ЧЕТВЕРОКОНЕЧНЫЙ



Крест каплевидный - издавна одна из любимых и распространенных у христиан форм креста. Кровью Своей окропил Спаситель крестное древо, навеки придав кресту Его силу. Капли крови искупившего нас Господа символизируют крутые капли в полудужьях четырех концов каплевидно-

Существовали наперстные кресты этой формы и кресты нагрудные. Часто употреблялся каплевидный крест для украшения богослужебных книг. В Российской государственной библиотеке хранится греческое Евангелие XI века, титул которого украшен тонко исполненным каплевидным крестом

### КРЕСТ ТРИЛИСТНИК



Крест, концы которого состоят как бы из трех полукруглых листочков, иногда с шишечкой на каждом из них, называется "трилистником". Эта форма чаще других употребляется для изготовления напрестольных крестов. Кроме того, трилистные кресты встречаются в русских гербах. Из "Российского гербовника" известно, что русский трилистный крест, стоящий на опрокинутом полумесяце, изображался на гербе Тифлисской губернии. Золотые кресты-"трилистники" входили в гербы и некоторых других городов: Троицка, Пензенской губернии, Чернигова, города Спасска, Тамбовской губернии.

### КРЕСТ СХИМНИЧЕСКИЙ ИЛИ "ГОЛГОФА



Во времена Иисуса Христа приговоренных к казни на копие сотника Лонгина и трость с губкой. кресте преступников заставляли самих нести на себе это преступника. Он нес свой тяжелый крест на Голгофу Сам. ся три ступени, они обозначают веру, надежду и любовь. Смерть Христа на кресте придала Кресту Голгофы славу на ретения вечной жизни в Царствии Иисуса Христа, величайшим символом силы и власти Христовой.

перекладиной имеет символическое изображение головы Адама. По преданию, именно на Голгофе, где распят Христос, был погребен праотец человечества Адам. В XVI веке на Руси около изображения Голгофы появились обозначения "М. Л. Р. Б." - место Лобное распят бысть (Голгофа в переводе с еврейского - Лобное место). На крестах "Голгофа" можно увидеть и другие надписи "Г. Г." - гора Голгофа, "Г. А" глава Адамова. На изображениях Голгофы кости рук, лежащие перед головой, изображаются правая на левой, как при погребении или причащении.

Буквы "К" и "Т", изображаемые вдоль креста, означают

Крест "Голгофа" возвышается на ступеньках, которые орудие к Лобному месту. И Спасителя мира казнили, как символизируют путь Христа на Голгофу. Всего изображает-

Надписи "IC" "XC" - имя Иисуса Христа помещаются над все времена. Он стал символом восстания из мертвых и об- средней перекладиной, а под ней помещено слово "Ника", что означает - Победитель. На титле или около нее - "СНЪ БЖІЙ" (Сын Божий). Иногда вместо нее помещается абреви-С XI века этот осьмиконечный крест под нижней косой атура "I. Н. Ц. И." - Иисус Назорей Царь Иудейский. Над титлом видим слова "ЦРЬ СЛВЫ" - Царь Славы.

> Второе название - "схимнический" - этот крест получил потому, что именно такие кресты положено вышивать на облачении великой и ангельской схимы - три креста на парамане и пять на куколе - на челе, на груди, на обоих плечах и на спине.

> Еще крест "Голгофа" также изображается на погребальном саване, который знаменует сохранение обетов, данных при Крещении.

> > "Христос Воскресе!"

Издание Свято-Успенской Почаевской Лавры

### ВО ИСЦЕЛЕНИЕ ДУШИ И ТЕЛА

### БОЛЕЗНИ И ЗДОРОВЬЕ

С одра болезни приносите благодарение Богу, называю болезни. как приносил его с кучи гноя покрытый смрадными струпами Иов. Благодарением притупляется лютость болезни. Благодарением приносится болященое благодарением сердце обновляется силою живой веры. Озаренный внезапно светом веры, ум начинает созерцать дивный Промысл Божий, неусып-

### Схиигумен Иоанн:

Господь лечит посредством докторов; и врача Господь сотворил, говорит Святое Писание.

Все же не надо пренебрегать докторами и лекарствами. Когда Иисус Христос исцелил слепого, плюнул на землю, сделал брение и помазал очи слепому - прозрел слепой (Ин. 9, 6). Конечно, Господь одним словом мог исцелить слепого, но брением указал на лекарство.

Я верую, что не без Божией воли попущены разные болезни. Если птица не забыта у Бога, так неужели Господь нас забудет? И мы должны принимать болезни и скорби как от руки Господней для нашего спасения.

Болезни и скорби не случайное явление, а Богом посылаются для нашей пользы, и их можно назвать брачной одеждой, в которой могли бы мы войти в брачный вечный чертог. Конечно, от нас требуется терпеливо переживать их и просить Господа о помощи.

### Игумен Никон:

Болезни всегда служили напоминанием для живущих на му духовное утешение! Наставленное и услажден- земле, что мы не вечны здесь, что нужно родиться в другой мир и дать отчет, что сделали в этом мире.

> ...одно из средств для восстановления здоровья - укрено бдящий над всею тварью. питься в делании заповедей, стать твердо на пути в Святитель Игнатий (Брянчанинов) Царствие Божие, ибо и здоровье нужно на этом пути, недостаток его мешает, как и избыток вредит и останавливает.

> > Частое причащение и горячая домашняя молитва многих исцеляла, когда и врачи отказывались.

Ты пишешь, что Господь опять посетил тебя болезнью, ты упала и расшибла себе бок. Ты сама же и сознаешь, что это тебе попущение за грехи твои. Перед этим ты сильно поругалась с Катей. Воистину, за твою гневливость, несдержанность и прочее Господь старается смирить тебя. Должна и ты бороться с собой. Уготовихся и не смутихся.

Игнатий Брянчанинов говорит, что болезни - это напоминание нам от Господа, что смерть наша не за горами, и следует нам очистить все прошлое искренним сокрушением, покаянием, принятием Святых Таин. Надо творить и дела милосердия.

Господь посетил вас болезнью, конечно, потому, что она была необходима для вашего спасения.

Я все время помню о тебе и желаю здоровья не только У меня звонки звенят из будущей жизни. Звонками я телесного, но и, что неизмеримо важнее, душевного. По-

верь мне, что болезнь твоя не случайна, она послана тебе по великой милости Божией для спасения твоей души. Нужно было оторвать тебя от той безобразной жизни, которая губила тебя и огорчала всех любивших тебя.

Я уверен, что ты вполне осознал свое неладное прошлое и раскаиваешься в нем. Очистить душу от прежних скверн может один только Господь. И если ты без ропота, а с благодарностью к Богу потерпишь свою телесную болезнь, то этим покажешь свою веру, свое покаяние и смирение и получишь не только прощение сделанных прежде грехов, но и помощь на будущее время для борьбы с дурными влечениями, а после смерти - вечную жизнь в общении со всеми Святыми, неизреченную радость. Не унывай, родной, отгоняй уныние и неверие, чаще призывай имя Божие, и Господь утешит тебя, хотя и даст потерпеть болезнь.

Тебя посетила великая милость Божия, не хотящая смерти грешника. Ты погибал духовно, после смерти тебя ожидала бездна адская. Слов ты не слышал, да и не мог. Нужно было сильное средство, чтобы оторвать тебя от пути погибельного. Это средство и вынужден был Господь послать тебе в виде твоей болезни. Поэтому не ропщи на Бога, не унывай, а благодари Его за милость к тебе и заботу о твоем спасении. Сказано в слове Божием: "Его же любит Господь, наказует, биет же всякого сына, его же приемлет". Итак, ты близкий Богу, не оскорбляй же Его неблагодарностью, нарушением Его святых заповедей, ропотом.

### Игумения Арсения:

Господь спасает нас всеми мерами, эти тяжкие телесные недуги, которые так часто посещают вас, постоянно напоминают вам о смерти... Дай Бог, чтобы болезни ваши приносили плод душе вашей - спасение. Веруем, что все то, что Господь строит, все служит к нашей пользе и вечному спасению.

"Носители духа святителя Игнатия"

### ОСНОВЫ ОТНОШЕНИЙ С БЛИЖНИМИ

### "СЛУЧАЙНЫЕ" ВСТРЕЧИ

Дорог перед Богом каждый единый из малых сих.

Схиархимандрит Софроний

Есть люди, с которыми мы "случайно" встречаемся, может быть, всего один раз в жизни, на несколько дней, часов, а может быть, даже и минут.

Как будто бы эти "случайные" люди мало имеют для нас значения, и стоит ли уделять им особое внимание?

Однако надо помнить, что в мире нет никаких случайностей, и все совершается по неизменному Промыслу Божию, для всего имеется высокая цель, определенная в предвечности.

Нам надо помнить, что все происходящее вписывается в книгу жизни христианина, и все имеет решающее значение для судьбы души его в будущем веке - в эре его новой "вечной" жизни. Поэтому и ко всякому "случайно" встретившемуся человеку надо отнестись с полным вниманием.

Вот как пишет об этом отец Александр Ельчанинов: "Нет случайных встреч: или Бог посылает нужного нам человека, или мы посылаемся кому-то Богом, неведомо для нас.

Мы умоляем Бога о помощи, а когда Он посылает нам ее через определенное лицо, мы отвергаем ее с небрежностью, невниманием, грубостью.

Как сделать, чтобы не было скучно с человеком? Надо понять, что Бог творит Свою волю о нас через людей, которых Он посылает к нам".

А старец отец Алексей Мечев давал по этому поводу такие указания: "Господь сталкивает нас с людьми не напрасно. Мы вот все относимся к людям, встречающимся с нами в жизни, равнодушно, без внимания, а между тем Господь приводит к тебе человека, чтобы ты дал ему, чего у него нет. Помог бы ему не только материально, но и духовно: научил любви, смирению, кротости, словом, привлек ко Христу своим примером.

Если ты ему откажешь, ни в чем не послужишь, то помни, что он все-таки не будет лишен этого. Господь дает тебе случай сделать добро, приблизиться к Богу (Господу). Если ты не хочешь, Он найдет другого человека, который даст требующему должное и нужное ему.

Господь так любит нас, так благ к нам, так внимателен, что все эти "случаи" - встречи с разными людьми - не "случаи", а это все Господь через людей действует... Нужно хранить себя, быть чистым сосудом, чтобы Господь мог свободно располагать человеком для спасения других.

Мы должны спасать себя и других, быть снисходительнее, изучать других, чтобы и относиться к ним так, как требует того их положение, характер, настроение.

Например, человек нервный, необразованный, а мы будем требовать от одного спокойствия, от другого деликатности или еще что-нибудь; это будет безрассудно, - мы должны очень строго следить за собой".

Как пишет отец Павел Флоренский: "Понимать чужую душу - это значит перевоплощаться".

Благо тем людям, которые способны встречному раскрыть в нужной мере свое сердце, во встречном видеть "младшего" брата Христа и не жалеть ни сил, ни времени для того, чтобы послужить и ему в самом нужном для него в данный момент. Нам надо всегда помнить слова схиархимандрита Софрония, что "каждый человек есть непреходящая вечная ценность, большая, чем весь прочий мир, и что дорог перед Богом каждый "единый от малых сих" (Мф. 25,40).

Поэтому апостол Павел и пишет так про себя: "Я угождаю всем во всем, ища не своей пользы, но пользы многих, чтобы они спаслись" (1 Кор. 10, 33).

Н.Е. Пестов "Путь к совершенной радости" О ГРЕХЕ БЛУДА

# ВЕК СОДОМА И ГОМОРРЫ

Продолжение. Начало в № 9, 2010 г.

Нет, не "предрассудки" принуждали женщин во все века в среде всех культурных наций покрывать тело широкими и длинными одеждами, а замужних прятать от взора посторонних мужчин даже волосы. Только самые темные народности, в основном потомки Хама, не знали этих порядков (почему-то именно эта хамская, в прямом смысле слова, культура в двадцатом веке стала преобладать в мире: современные музыка, танцы, и одежда, и стиль жизни, и та самая "секс-культура" разве не от языческих африканских племен - прямых потомков Хама?)

Нет, не "закомплексованностью" объясняется преклонение наших еще совсем недавних предков перед женской скромностью, застенчивостью, стыдливостью. Не отсутствие культуры или "непросвещенность" заставляли людей краснеть, когда кто-либо подозревал их в нецеломудрии. И отнюдь не "дикость нравов" принуждала их строго подавлять в сердце вожделение телесной красоты и похотливые движения. Нет, здесь иное: падшее человечество стало удобопреклонно к плотскому сластолюбию, скоровоспламеняемо от этого чувственного огня. Часто лишь один взор на красивое обнаженное тело мгновенно пленяет сердце, наполняет душу сладострастным мутным дурманом, пьянит рассудок, парализует волю, и мы тут же склоняемся на желание греха. И уже само принятие этого желания, согласие с ним - есть плен, есть начало падения, есть предательство, измена в любви к Богу. Как легко наша душа продает свое первенство за "чечевичную похлебку" подобно несчастному Исаву! Как тяжко пал святой царь и пророк Давид, до какого омрачения дошел этот великий Боговдохновенный муж, случайно увидев с крыши своего дворца обнаженное тело моющейся красавицы (2 Цар. гл. 11).

Другой страшный пример: святой аскет, строжайший из подвижников Иаков Постник (см. Житие его 4 марта), носитель великих благодатных даров, молитвой изгонявший злых духов из одержимых, прельстился красотой юной девицы, из которой перед этим выгнал беса. Он был омрачен плотским вожделением к ней до такой степени, что, изнасиловав ее, убил и тело бросил в реку. Впоследствии, по своем падении и царь Давид и преподобный Иаков принесли Богу искреннее покаяние, понесли многие подвиги и труды, и были прощены Всемилостивым Богом, и опять стяжали Благодать Духа. Но сегодня, когда человечество так далеко отстоит от святости и не знает, что есть дух покаяния, сегодня до каких страшных беззаконий может довести и доводит посеваемый всюду соблазн?! И многие ли смогут покаяться после содеянных грехов?

Не желай жены ближнего твоего - гласит десятая заповедь Закона Божия (Исх. 20, 17). Но какой повод к нарушению этой заповеди подают те мужчины, которые пускают своих жен ходить по улицам в полуобнаженном виде! Казалось бы, человек должен быть крайне возмущен, если его супруга "кокетничает" с другими мужчинами, тем более демонстрирует перед ними оголенные части своей фигуры. Но сегодня все перевернулось с ног на голову! И сами мужья выводят своих жен на улицы городов чуть ли не в пляжных костюмах и, забыв вовсе о таких понятиях, как стыд и честь, позволяют постороннему непристойному взгляду блудно оценивать ее "женские прелести"! Желать, чтоб мужчины на улице мысленно прелюбодействовали с твоей супругой? Но ведь это что-то подобное сутенерству! Как видно, наши предки гораздо лучше наших современников понимали психологию человека, гораздо тоньше различали грех от допустимого, невинное от порочного, безчестное от достойного. В наше грубое и одичавшее время грехом и злом считается только то, что совершается самим делом, и то лишь если влечет за собой тяжелые последствия. Большая же часть самых тяжких нравственных преступлений и смертных (по учению Божественного Откровения) грехов почитается лишь "невинными шалостями". О "чести" и "целомудрии" говорить уже и не приходится, от них осталось одно наименование. (Возможно, это покажется кому-то чрезмерным преувеличением. Однако такова горькая реальность: многие современные дети не могут ответить на вопрос, "что такое целомудрие?" - столь редко звучит в наши дни это слово и столь далеко отстоит от жизни нашего общества выраженное им понятие.)

Наверное, многие ответят на это словами Апостола: "Каждый искушается, увлекаясь и обольщаясь собственной похотью" (Иак. 1, 14). Да, точно так, но подающий соблазн ко греху провоцирует грех, бросает семя духовной смерти. "Похоть же, зачав, рождает грех, а сделанный грех рождает смерть" (Иак. 1, 15). Даже в том случае, если тот, кого пытались соблазнить, устоит, победит вожделение, отведет взор,



запретит своему сердцу похотствовать, и таким искушением еще более возвысится в добродетели, по слову: "Блажен человек, который переносит искушение, потому что, быв испытан, он получит венец жизни, который обещал Господь любящим Его" (Иак. 1, 12), тем не менее, соблазнявший послужил орудием диавола - древнего искусителя.

А какой великий грех совершают те, кто демонстрирует по телевидению эротические, порнографические фильмы или проповедует блудный грех по радиопередачам, либо в периодических изданиях и других средствах массовой информации! И повинны тут не только издатели и сотрудники подобных изданий, но и продавцы киосков, покупатели и подписчики этих пошлых, развращающих человеческие души журналов и газет. То же и в отношении к содержателям и организаторам школ эротического танца, наставникам "эротического воспитания" молодежи и другим деятелям, прямо или косвенно трудящимся на поприщах этого адского промысла! Все эти негодные люди прямо подпадают под анафему Церкви, должны быть отлучены от нее, изгнаны из ее спасительной ограды, по 100-му правилу Шестого Вселенского Собора (как распространители изображений, "обаяющих зрение, растлевающих ум и производящих воспламенение нечистых удовольствий"). Отлучение от Церкви означает, что эти люди уже не имеют права заходить в храм, прибегать к помощи священника на дому, подавать через кого-либо в церковь записки со своим именем для поминовения на богослужении, быть отпетыми в храме, на дому или на кладбище и даже быть похороненными на православном кладбище. Если же они решатся войти в храм, поставить свечу и т.п., не раскаявшись, не пожелав переменить свою жизнь, то это лишь усугубит их вину перед Богом!

Каждый христианин, разглядывающий эту продукцию, крайне оскверняет свою душу, сам вливает в свое сердце смертельный яд, который даже при усиленном врачевании нелегко будет изгнать. Не надо обманывать себя, будто "мы только зрители, но не собираемся совершать подобное в жизни, и все представляемое на экранах только инсценировка". Как говорил известный апологет христианства Тертуллиан: "То, что неприемлемо в действительности, не должно быть приемлемо и в сочинении". Если демонстрируемый перед нашими взорами грех, вставленный в яркую, буквально гипнотизирующую рамку, как мы полагаем, не заставит нас вожделевать его на деле, то на каком же принципе тогда основана реклама, на которую разные фирмы тратят безчисленные миллионы долларов? Ведь все мы знаем, что даже скрытая, неконтролируемая сознанием реклама въедается, вгрызается в подсознание и принуждает вожделевать разрекламированную вещь. Так посеянное в какой-то момент семя греха, сильное вожделение его сладости, разрекламированной этими картинками, может не сразу произрастить ядовитый росток. Душа, усладившись однажды представлением греха, уже начинает искать повторения пережитого ощущения, как опьяненная наркотиком. И когда мы докатимся до тяжкого падения делом, то, может быть, уже и не вспомним, даже не догадаемся, где и когда была инфицирована нам эта смертельная болезнь.

Архимандрит Лазарь

## ИКОНЫ В НАШЕМ Л



Продолжение. Начало в № 9, 2010 г.

Иногда возникает вопрос: в доме несколько комнат, где уместнее расположить иконы? Особого правила нет. Но молитесь вы чаще в той комнате, в которой спите. К тому же молитва требует некоторого уединения. "Ты же, когда молишься, войди в комнату твою и, затворив дверь твою, помолись Отцу твоему, Который втайне..." (Мф. 6, 6) - читаем в Евангелии. Значит, в спальне разумно иметь иконы, перед которыми вы будете читать утренние и вечерние молитвы.

Если у вас есть детская комната, то в ней обязательно должна находиться икона. Ребенок часто по-своему, подетски обращается к "Боженьке", хорошо, если при этом он может видеть образ. Кроме того, любая святая икона - чудотворная, и она чудесным образом охранит ваше дитя. Вспомните, что в общей комнате собирается вся семья, здесь часто происходит общая трапеза, и здесь также должен находиться святой образ. Не забудьте и про кухню. Там хозяйка проводит большую часть времени. Кухня - место будничных завтраков и ужинов. Молитвы перед и после вкушения пищи лучше произносить, обратив взгляд на икону. Итак, пусть иконы будут в каждой комнате и на кухне. "...Желаю, чтобы на всяком месте произносили молитвы мужи, воздевая чистые руки без гнева и сомнения" (1 Тим. 2, 8), - говорит Апостол. "На всяком месте...'

Есть еще один вопрос. Какие иконы лучше иметь дома? Здесь также нет правила, а есть лишь благочестивая тради-

Божией Матери. Разумно иметь дома образ Господа Иисуса Христа и Его Пречистой Матери.

В русском православном доме чаще всего вы встретите триптих: Спаситель, Богородица и Святитель Николай. Почитание в России Святителя Николая настолько широко, что вряд ли какой Святой может сравниться в этом смысле с Мирликийским Чудотворцем. Причина тут простая: как известно, к высохшему колодцу за водой не ходят. Святитель Николай любим и почитаем у нас как скорый помощник. заступник и великий Чудотворец. Почти в каждой семье имеется опыт его чудесной помощи.

Благочестивые люди обычно имеют образ своего небесного Покровителя, чье имя они носят. Иногда тот или иной Угодник Божий оказывается чем-то близок нам. Мы находим в его жизни какую-нибудь близкую или любимую нами черту характера, нас восхищает какое-то деяние или чудо, сотворенное по его молитве. Появляется желание иметь дома образ этого Святого. Конечно, молитва перед ним будет особенно сердечна. Наше патриотическое устроение, любовь к Отечеству может выразить себя в особом почитании и теплой молитве перед образами преподобного Сергия Радонежского, преподобного Серафима Саровского, праведного Иоанна Кронштадтского, благоверных князей Александра Невского, Даниила Московского и Димитрия Донского. Любовь к России неразделима с любовью к чудотворным иконам Заступницы Усердной, Божией Матери, через которые столько чудес проистекло на нашу землю. Это иконы Владимирская, Казанская, Тихвинская, "Державная" и многие другие.

Праздники Господские и Божией Матери также изображаются на иконах. Можно иметь дома икону Сретения, Благовещения, Крещения, Покрова Божией Матери.

Всмотритесь в икону "Рождество Христово". Какой тихий, мирный, семейный, именно семейный образ. Бог-Младенец и взирающие на Малютку в тихом умилении Мать и Обручник; пастухи, поклоняющиеся Спасителю, со страхом и радостью простого и верного сердца; мудрецы-волхвы, принесшие дары-символы, знак того, что земная мудрость всего лишь часть мудрости небесной. Мирная ночь, а над всем - Вифлеемская звезда. Сколько мыслей и молитв родится рядом с этой иконой...

А взгляните на образ "Введение во храм Пресвятой Богородицы". Родители привели единственное, долгожданное, любимое дитя в храм для того, чтобы оставить его там. Девочке всего три года. Как милы малютки в это время, как чисты и невинны! Как ласкает родительское сердце один вид их! Но где лучше сохранить и укрепить эту чистоту? - В храме. Иоаким и Анна отдали Марию на воспитание в храм. Смотрите, родители, и ваше дитя должно чтить Закон Бо-

ция. Большинство наших молитв обращено к Спасителю и жий, и вашему ребенку необходимо быть в храме. Взирая на этот образ родительского подвига и надежды на Бога, молитесь о своих чадах, размышляйте о своих обязанностях.

> Сколько необходимого для нашей души найдем мы, глядя на икону "Сретение Господне". Сретение - встреча по-славянски, то есть встреча Спасителя и старца Симеона. Какие замечательные слова произнес Богоприимец Симеон, приняв на руки Младенца Иисуса: "Ныне отпускаешь раба Твоего, Владыко, по слову Твоему, с миром" (Лк. 2, 29). Потому что было праведному старцу откровение, что не умрет он до той поры, пока не увидит Христа Спасителя. И мы при встрече с Господом, будь то в молитве, в Его храме, в чтении Священного Писания, у мощей Его святых Угодников, также расстаемся с земным, временно умираем для забот и скорбей этой жизни. "Ныне отпускаешь раба Твоего, Владыко..."

> Почему бы вам не иметь образа Животворящей Троицы: три Ангела, сидящие за трапезой, - символ безконечной любви и единения.

> А какое утешение для православного человека видеть распростертый над миром омофор Богородицы на иконе праздника Покрова Божией Матери. Не отчаивайся человек и над тобою Покров Заступницы Усердной.

> Иконы сейчас можно приобрести разные. Любой освященный образ - святыня. И бумажная литография, и воспроизведенный художником-иконописцем, и старинный фамильный образ, и приобретенный в антикварном магазине раритет - все это икона. Конечно, приятно иметь высокохудожественный образ, написанный грамотным специалистом-изографом, такие сегодня можно купить в Троице-Сергиевой Лавре, Московском Даниловом монастыре, где есть свои художественные мастерские. Замечательно, если дома есть старые семейные иконы. Но не следует пренебрегать и современной репродукцией. В Крыму, в Ливадии, в императорском Дворце, в кабинете святого царственного страстотерпца Императора Николая II, стены буквально заполнены иконами. Старинные, драгоценные по письму иконы, а рядом простенькие "деревенского" письма, а кое-где литографии и фотографии. И все эти святыни - и дорогие, и скромненькие - встречали молитвенный взор святого человека, стоявшего с умиленным сердцем перед ними. Думается, что дело здесь не столько в том, какая икона перед нами, но и в нас самих. Мне приходилось видеть равнодушные пустые лица и перед Владимирской иконой Божией Матери, и перед Троицей письма Андрея Рублева. "Царствие Божие внутрь вас есть" (Лк. 17, 21), - сказал Спаситель.

> Хочется пожелать вам, чтобы святые иконы чаще пребывали перед вашим взором, подвигая к молитве и богомыслию, вознося над мирской суетой, утишая страсти и исцеляя болезни. Аминь

Священник Сергий Николаев

### ВРАЧЕВАНИЕ ГОРДОСТИ

### МНИМОЕ СМИРЕНИЕ - ПОРОЖДЕНИЕ ГОРДОСТИ

### Святитель Игнатий Брянчанинов

Смирение не видит себя смиренным. Напротив того, оно видит в себе множество гордости. Оно заботится о том, чтобы отыскать в себе все ее ветви; отыскивая их, усматривает, что и еще надо искать очень много.

Преподобный Макарий Египетский, нареченный Церковью Великим за превосходство своих добродетелей, особливо за глубокое смирение, отец знаменоносный и духоносный, сказал в своих возвышенных, святых, таинственных беседах, что самый чистый и совершенный человек имеет в себе нечто гордое (Беседа 7, гл. 4). Этот Угодник Божий дос- духа, плач - выражение смирения, его голос. Отсутствие тиг высшей степени христианского совершенства, жил во плача, насыщение самим собою и наслаждение своим тию: ею оно себя публикует. мена, обильные Святыми, видел величайшего из святых иноков, Антония Великого, - и сказал, что он не видел ни одного человека, который бы вполне и в точном смысле слова мог быть назван совершенным (Беседа 8, гл. 5).

Ложное смирение видит себя смиренным: смешно и зрелищем.

Сатана принимает образ светлого ангела; его апостолы принимают образ апостолов Христовых (2 Кор. 9, 13-15); его учение принимает вид учения Христова; состояния, производимые его обольщениями, принимают вид состояний духовных, благодатных: гордость его и тщеславие, производимые ими самообольщение и прелесть принимают вид смирения Христова.

Ах! Куда скрываются от несчастных мечтателей, от мечтателей, бедственно-довольных собою, своими состояниями самообольщения, от мечтателей, думающих наслаждаться и блаженствовать, куда скрываются от них слова Спасителя: "Блаженны алчущие ныне, ибо насытитесь. Блаженны плачущие ныне, ибо воссмеетесь и горе вам, пресыщенные ныне, горе вам смеющиеся ныне" (Лк. 6, 21, 25)?

Посмотри попристальнее, посмотри безпристрастно на душу твою, возлюбленнейший брат! Не вернее ли для нее покаяние, чем наслаждение? Не вернее ли для нее

плакать на земле, в этой юдоли горестей, назначенной именно для плача, нежели сочинять для себя безвременные, обольстительные, нелепые, пагубные наслаждения?

Покаяние и плач о грехах доставляют вечное блаженство: это известно, это достоверно, это возвышено Господом. Почему же тебе не погрузиться в эти святые состояния, не пребывать в них, а сочинять себе наслаждения, насыщаться ими, удовлетворяться ими, ими истреблять в себе блаженную алчбу и жажду правды Божией, блаженную и спасительную печаль о грехах твоих и о греховности?

Алчба и жажда правды Божией - свидетели нищеты імо духовным состоянием обличают гордость сердца.

Убойся, чтобы за пустое, обольстительное наслаждение не наследовать вечного горя, обещанного Богом для насыщенных ныне самовольно, в противность воле Божией.

Тщеславие и чада его - ложные наслаждения духовжалостно утешается этим обманчивым, душепагубным ные, действующие в душе, не проникнутой покаянием, содля души истинное смирение. Призрак истины, заняв собою храмину души, заграждает для самой Истины все входы в душевную храмину.

> Увы, душа моя, Богозданный храм истины! - приняв в себя призрак истины, поклонившись лжи вместо Истины, ты соделываешься капищем!

В капище водружен идол: мнение смирения.

Мнение смирения - ужаснейший вид гордости. С трудом изгоняется гордость, когда человек и признает ее гордостью. Но как он изгонит ее, когда она кажется ему его смирением?

В этом капище горестная мерзость запустения! В этом капище разливается фимиам кумирослужения, воспеваются песнопения, которыми увеселяется ад. Там помыслы и чувства душевные вкушают воспрещенную снедь идоложертвенную, упиваются вином, смешанным с отравою смертоносною. Капище, жилище идолов и всякой нечистоты,

недоступно не только для Божественной благодати, для дарования духовного, - недоступно ни для какой истинной добродетели, ни для какой евангельской заповеди.

Ложное смирение так ослепляет человека, что вынуждает его не только думать о себе, намекать другим, что он смирен, но открыто говорить это, громко проповедовать.

Жестоко насмехается над нами ложь, когда, обманутые ею, мы признаем ее за истину.

Благодатное смирение невидимо, как невидим податель его Бог. Оно закрыто молчанием, простотою, искренностью, непринужденностью, свободою.

Ложное смирение - всегда с сочиненною наружнос-

Ложное смирение любит сцены: ими оно обманывае и обманывается. Смирение Христово облечено в хитон и ризу (Ин. 19, 24), в одежду самую безыскусственную: покровенное этою одеждою, оно не узнается и не примечает-

Смирение - залог в сердце, святое, безыменное серзидают призрак смирения. Этим призраком заменяется дечное свойство, Божественный навык, рождающийся неприметным образом в душе от исполнения евангельских заповедей (преподобный авва Дорофей, Поучение 2).

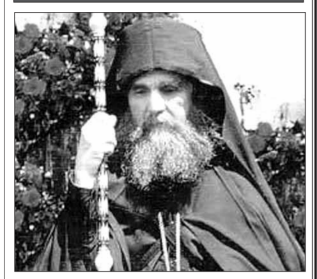
> Действие смирения можно уподобить действию страсти сребролюбия. Зараженный недугом любви к тленным сокровищам чем более накопляет их, тем делается и ненасытнее. Чем он более богатеет, тем для себя самого представляется беднее, недостаточнее. Так и водимый смирением чем более богатеет добродетелями и духовными дарованиями, тем делается скуднее, ничтожнее пред собственными взорами.

> Это естественно. Когда человек не вкусил еще высшего добра, тогда собственное его добро, оскверненное грехом, имеет пред ним цену. Когда же он причастится добра Божественного, духовного, тогда без цены пред ним его добро собственное, соединенное, перемешанное со злом.

> > Продолжение в следующем номере

АФОН

### из поччений старця GOPGAIA CRATOFOFILA



В трех моментах мы должны хранить свою совесть - в отношении к Богу, к ближнему и к вещам.

Человек хранит свою совесть в отношении к Богу, когда избегает любого греха; к ближнему - когда не огорчает его, не осуждает, не клевещет на него, не соблазняет, не подталкивает его ко злу; к вещам - когда по невнимательности, нерадению или безсовестности не становится причиной поломки вещей или порчи продуктов.

Святой Феодор Студит много говорит об этой безсовестности. Когда ты видишь, что вещь горит или портится, и не берешь на себя труд сохранить ее, - это безсовестность. Когда твоя одежда рвется, а ты небрежешь о ней, и она приходит в совершенную негодность, - это безсовестность. Когда можешь работать, но слоняешься то здесь, то там, то и это безсовестность. Когда ты оставляешь пищу, она прокисает, и ты выкидываешь ее, - это безсовестность, потому что ты должен был позаботиться о том, чтобы ее съели до того, как она прокисла. Стало быть, каким образом ни согрешит человек по отношению к материальным вещам, - все это безсовестность. И как бы он ни оскорбил Бога - это безсовестность.

Величайшее богатство - старание сохранить свою совесть ничем не отягощенной. Если же почувствует человек, что его что-либо уязвило, пусть исправит это тотчас, и снова придет в прежнее состояние.

Не презирайте своей совести, потому что она советует нам доброе. Это врожденный закон, данный нам как указатель, чтобы вывести нас на прямой и спасительный путь.

Есть добрая совесть, и есть лукавая совесть. Добрая совесть дает нам советы в соответствии с Божественным законом, дает спасительные повеления; а лукавая совесть - голос диавола - дает советы лживые и извращенные и причиной своей имеет возношение и эгоизм! Навык и умение отличать одну совесть от другой достигается исповеданием помыслов и исполнением советов духовного руководителя. Ибо он будет распознавать помысл и просвещать тебя в отношении того, от доброй он совести или, к примеру, от лукавой. И так ты научишься впредь различать их сам.

Не оставляй надолго без внимания обличений совести, но вскоре давай ей просимое, чтобы она не привела тебя к судье и в темницу. Требует совесть прилежания, восстановления правила и молитвы? Дай, и вот ты освободился от пути к судии. Не заглуши спасительного голоса совести презрением к ней, потому что потом будешь раскаиваться, но поздно.

Когда человек хранит абсолютное послушание по отношению к своей совести и исполняет то, что она указывает ему, тогда и она перестает обличать его. Не потому, что ослабел ее голос, но потому, что благодаря доброму послушанию ей уже не в чем обличать человека.

Следи за своей совестью. Дела и слова твои да будут чисты, а не так, что на устах одно, а в сердце другое. Возлюби истину. Бойся обличений своей совести. Исправляй своего внутреннего человека, чтобы впоследствии не раскаиваться напрасно. Вот так, и да будет с тобой Бог, и благодать Святого Духа да укрепляет тебя к исполнению советов.

"Гора Афон, Гора Святая" <sup>II</sup>

О ХРИСТИАНСКИХ ИМЕНАХ

## GYGTHLIG GOOFFAXGHHA IIPH RLIEOFG HAIGHH

Задолго до появления ребенка в семье начинаются размышления по поводу его будущего имени. В выбор активно включаются не только отец и мать, бабушки и дедушки, но даже и многие сослуживцы и знакомые. В связи с этим в выбор имени, о важнейшем духовном смысле которого говорилось в предыдущем номере, привносится немало суетного и житейского.

Совершенно необъяснимо категоричное отношение некоторых людей к отдельным именам. При этом те, кто высказывает подобные категоричные суждения, подчас не могут привести сколько-нибудь веских доводов в их пользу: "Не люблю, не переношу имени Глеб, не знаю почему", "Не люблю имени Иван, оно грубое", "Какое приятное имя - Иван. Оно звучит коротко и просто, близко нашему сердцу", "Люблю имена с удвоенными согласными", "Люблю имена на Э" подобные суждения можно слышать довольно часто.

Красоту имен, как и всякую красоту, люди воспринимают по-разному, недаром на этот счет сложены поговорки. Тут играют роль разнообразные обстоятельства: возраст выбирающего имя (в этом деле очень часто принимают участие старшие члены семьи - дедушки и бабушки; как правило, у людей разных поколений вкусы не совпадают), место жительства, начитанность, эстетическое воспитание и т.д.

Говоря о "красоте" имен, нельзя не вспомнить о так называемой моде на имена. Эта мода напоминает поветрие в буквальном смысле этого слова (разносится по ветру, из уст в уста). Так, к примеру, в начале 70-х годов модное имя Елена давали всем девочкам подряд, невзирая на то, что в подъездах домов было уже по 10-15 Лен!

С модой на одни имена неизбежно отвергаются другие. С горечью и досадой говорит один из читателей журнала "Русская речь" Е.М. Антонов, представитель старшего поколения, о своем имени, которое незаслуженно порочили его знакомые: "Меня крестили в день преподобного Ефрема Сирина (28 января старого стиля), поэтому и присвоили имя этого Святого... Лет до пятнадцати я не ощущал неловкости за свое имя, ибо никто не напоминал мне о том, что оно некрасивое. В душе своей я до сих пор не считаю свое имя некрасивым. Живи я до сих пор в деревне, в родной крестьянской среде, не ощутил бы ни разу неприятностей из-за имени. Но жизненные обстоятельства рано привели меня в город. Здесь даже от людей одного со мной "низшего" ранга услышал, что так некрасиво мое имя. При новых знакомствах из-за этого приходил в смущение" (Русская речь, 1969, № 6, с. 45-46).

Вывод из рассказа Е.М. Антонова, простого человека, сохранившего нормальное нравственное чувство в эпоху "научного атеизма", может быть только один: отрицательное мнение о его имени высказывалось людьми, совершенно оторванными от духовных традиций своего народа. Имя это, естественно, ничуть не хуже всех других русских имен и, во всяком случае, по мнению многих, гораздо приятнее для русского слуха, чем, к примеру, имя Эдуард.

Все знают, как наряду с отказом от привычных имен детям стали придумывать новые нелепые имена.

Самое простое и благозвучное имя нарицательное прозвучит для нас дико, если мы внезапно превратим его в имя собственное. Но это как раз и происходило в первые годы советской власти, когда стали давать имена Трактор, Электрификация, Энергий и т.п. Об этом явлении С.Я. Маршак так написал впоследствии в стихотворении "В защиту детей":

Если только ты умен Ты не дашь ребятам Столь затейливых имен, Как Протон и Атом.

Удружить хотела мать Дочке белокурой, Вот и вздумала назвать Дочку Диктатурой.

Хоть семья ее звала Сокращенно Дита, На родителей была Девушка сердита.

Для другой искал отец Имя похитрее, И назвал он, наконец, Дочь свою Идея.

Звали мама и сестра Девочку Идейкой,



А ребята со двора Стали звать Индейкой.

А один оригинал, Начинен газетой, Сына Спутником назвал, Дочь назвал Ракетой.

Пусть поймут отец и мать, Что с прозваньем этим Век придется вековать Злополучным детям.

Несмотря на это и позже продолжают придумываться такие имена как Февралин, Мартий, Энглен, Вилор, Октомир и т.п. Русскую девочку, родившуюся на борту самолета Ил-18, назвали Илина, повторив в ее имени частицу "ил" из обозна-

Мужские имена дважды проходят свой путь в семье, служа отчествами при именовании следующего поколения. Вероятно, это обстоятельство совершенно не учитывалось теми, кто давал своим детям вышеперечисленные имена. Можно только посочувствовать тем, которые теперь вынуждены стесняться своих отчеств.

К счастью, самыми привычными на сегодня все-таки остаются старые русские календарные имена, не вызывающие предметных или революционных ассоциаций. Их много, и именно к ним прежде всего советуют прибегать при выборе имени новорожденному разнообразные справочники. Основная масса родителей считает русские имена единственно возможными для своих детей, что и подтверждается статистикой.

Но и при этом не обходится без самых нелепых предубеждений. Некоторые из них связаны со старыми народными поговорками и рифмовками вроде: "мели, Емеля, твоя неделя", "куда Макар телят не гонял", "затвердила ворона Якова одно про всякого" и т.п. Принимают также во внимание то, как имя будет сочетаться с отчеством и фамилией. Одни считают, что к длинному отчеству надо подбирать короткое имя, и наоборот. Другие считают красивыми сочетания, если имя и отчество имеют одинаковые инициалы и т.д.

Однако следует заметить один небезынтересный факт: все эти формальные подходы (весьма, впрочем, сомнительные) перестают играть какую-либо роль, если имя дается в честь или в память о людях, достойных подражания. Имя начинает казаться красивым, если оно напоминает человека красивого, умного, доброго, отзывчивого, - знакомого лично или по литературе. Не потому ли так приятно звучат личные имена, принадлежавшие замечательным предкам и современникам? Не потому ли некоторые прельщаются именами литературных персонажей?

Судьба человека может преобразить для нас и звук и смысл его имени. Следовательно, так называемая "красота имени" вторична, она проистекает из красоты самого

"Какое выбрать имя новорожденному"

### язык и жизнь

# ЯЗЫК БОГА И ЧЕЛОВЕКА



Быть языком-посредником в государстве, населенном множеством разноязыких народов, великая, многотрудная и, как видим, далеко не всегда благодарная служба. Это особая историческая судьба державостроительного языка, языка-собирателя.

#### Юрий Лощиц

Сколько раз, беседуя с людьми, уклоняющимися от посещения православного храма, участия в богослужениях, слышишь нередко один и тот же довод: непонятен церковный язык. Нетнет да и услышишь призывы, доносящиеся даже из церковной среды, о необходимости скорейшей реформы церковнославянского языка. Дескать, так он станет понятнее - и молодежь потоком хлынет в наши храмы. Что можно на это возразить?! Подобные разговоры, как мне кажется, возникают чаще всего по причине непонимания подлинной сути и назначения церковных служб.

Начну с себя - так будет честнее и убедительнее. Вспоминаю, как трудно, а точнее - тягомотно, было мне во время богослужений в течение весьма продолжительного времени после Крещения. И это при том, что русский с рождения является для меня родным наряду с национальным языком, как и для большинства бакинцев моего поколения. Более того, будучи по образованию учителем русского языка и литературы, я был знаком со старославянским не понаслышке изучал его, сдавал, помнится, с приличными оценками. И тем не менее...

Однако со временем милостью Божией со мною все же начали происходить чудесные изменения. И прежде всего потому, что с некоторых пор стал посещать церковные службы регулярно, попытался приноровить, если можно так выразиться, ритм собственной жизни к ритму общецерковной. И еще (это, как мне теперь видится, немаловажно) со временем отыскал наконец-то то самое место в храме - мое. Оно оказалось в непосредственной близи от клироса и царских врат. И, словно угадав мое внутреннее состояние (как это случалось не раз), батюшка сказал тогда в проповеди о том, что место, которое мы избираем для себя в храме, мистическим образом есть прообраз того места, которое мы чаем обрести на Небе.

Впервые без стеснения я чуть слышно пел (молился!) вместе с хором. Куда подевались усталость, свинцовые ноги, непонятные слова молитв?! Ничего похожего, только легкое недоумение, что служба так плавно и необременительно подошла к концу - и вот уже батюшка выносит крест. Удивительно, но, не утруждая себя толкованием каждого слова, тем не менее я все прочувствовал, все услышал, но только по-иному

Если и вас одолевают схожие сомнения, прошу, не смущайтесь и начните с малого: приучите себя по возможности в храме бывать. Чтобы могли со временем ответить с очаровательной не-

посредственностью расшалившегося в храме крохи (а свидетелем этой сцены был я сам), которого мама пыталась урезонить: "Ты где находишься?!" - "Дома!" - обезоруживающе невинно прозвучало в ответ.

Вот и в одной из записок, присланных мне во время очередной встречи, прочитал: "Раньше в наших храмах пели все, потому и по сей день громко возглашают: "Глас осьмый!" Наша Церковь - Церковь поющих..." Удивительно, но Мартину Лютеру приписывают слова: "Диавол панически боится поющего христианина".

И не терзайтесь так, не унывайте и не смущайтесь оттого, что не все поначалу понятно. Утешьтесь тем, что церковнославянский язык понимают бесы и трепещут. Уясните главное: происходящее здесь не есть обмен информацией! Все гораздо проще и в то же время сложнее. Все иное. Православный храм вовсе не источник некоей мистической информации для пытливого ума, но прежде - источник неизреченной благодати, постигать которую отныне призвано ваше сердце через непосредственное участие в церковных

Впрочем, и непреклонный интеллектуал уйдет отсюда утешенным, открыв для себя небезынтересные научные истины. Так, молитвы на церковнославянском языке, как известно, препятствуют внушению извне, являются преградой, надежной защитой на пути нейролингвистического программирования, одного из грозных психологических орудий нового века. А тот же церковный колокол не просто услаждает слух и волнует душу. Колокольный звон, как свидетельствует отечественная история, не раз спасал православных людей во время гибельных эпидемий чумы. К слову, одновременный звон московских, прославленных некогда "сорока сороков", как продолжает свидетельствовать та же наука, образуя невидимый небесный щит, способен отклонить траекторию межконтинентальной баллис-

Но разве это главное?! Для церковного человека важно иное. Колокольный звон для него невыразимая человеческими словами музыка. ведущая свой волнующий диалог с его безсмертной душой напрямую, безо всяких посредников. И ни за что не спутает он мерный благовест с частым перезвоном. Что же касается бесов, то они для него, что оптом что поврозь, как были паршивой нечистью, так ими и останутся.

Какая же милость Божия изливается на русских людей, что им позволительно молиться Создателю и святым Его, Пречистой Богородице, по сути, на том же языке, на котором общаются с близкими и родными, на языке сладких детских снов, навеянных колыбельной, что пела когда-то мама. Поверьте, это дано не всем.

На Востоке говорят, что даже самый долгий путь начинается с первого шага. И если вы его все же сделали, то впереди вас ожидают поистине удивительные открытия. Только не ленитесь и не унывайте. Попробуйте обзавестись небольшим словариком - и вы узнаете много новых слов, это сделает вас внутренне богаче, интереснее. Не без удивления обнаружите, что некоторые понятные, как вам казалось, слова на церковнославянском языке имеют иной смысл. К примеру, слово "выну" обозначает отнюдь не "достану", а "всегда"; "искренний" - значит "ближний"; "южик" - это "родственник"; "отроча" - "младенец"... Продолжать можно до безконечности - и, поверьте, это очень увлекательно. В этом измерении все оказывается точнее, поэтичнее, фактурнее. Скажем, "Царствие Небесное нудится" звучит куда убедительнее, нежели "силою берется". И на каком-то этапе вы подойдете к совершенно иному качественному уровню: с благоговением приступите к чтению Псалтири, а затем и Евангелия на церковнославянском. Потревожьте, разбудите свою генную память - она так долго ждала этого часа. Как по-новому, по-утреннему свежо ощутите вы свою русскость. То, что вы при этом прочувствуете, какие глубинные, неведомые вам ранее струны вдруг отзовутся в вашей обрадованной душе попросту не поддается описанию.

Василий Ирзабеков

### ЯЗЫК МОЙ - ВРАГ МОЙ

### слово о **МНОГОГЛАГОЛАНИИ** и молчании



Преподобный Иоанн Лествичник

- 1. В предшествующем слове мы сказали кратко о том, сколь бедственно и вредно судить ближних, вернее же, самим судимыми быть и страдать от собственного языка, что случается и с мнимо духовными мужами. Ныне же порядок требует, чтобы мы показали причину сего порока и дверь, которою он входит в нас, или, вернее, которою он из нас исходит.
- 2. Многоглаголание есть седалище, на котором тщеславие любит являться и торжественно себя выставлять. Многоглаголание есть признак неразумия, дверь злословия, руководитель к смехотворству, слуга лжи, истребление сердечного умиления, призывание уныния, предтеча сна, расточение внимания, истребление сердечного хранения, охлаждение святой теплоты, помрачение молитвы.
- 3. Благоразумное молчание есть матерь молитвы, воззвание из мысленного пленения, хранилище божественного огня, страж помыслов, соглядатай врагов, узилище плача, друг слез, делатель памяти о смерти, живописатель вечного мучения, любоиспытатель грядущего суда, споспешник спасительной печали, враг дерзости, безмолвия супруг, противник любоучительства, причащение разума, творец видений, неприметное преуспеяние, сокровенное восхождение.
- 4. Познавший свои прегрешения имеет силу и над языком своим; а многоглаголивый еще не познал себя как должно.
- 5. Любитель молчания приближается к Богу и, тайно с Ним беседуя, просвещается от Него.
- 6. Молчание Иисусово постыдило Пилата, и безмолвие уст благочестивого мужа упраздняет тщеславие.
- 7. Петр Апостол изрек слово и потом плакася горько, забыв изречение Псалмопевца: "Рех сохраню пути моя, еже не согрешати ми языком моим" (Пс. 38, 1); и слово другого мудрого мужа: "Лучше пасть с высоты на землю, нежели от языка" (Сирах. 20, 18).
- 8. Но не хочу много писать о сем, хотя коварство страстей и побуждает меня к тому. Впрочем, скажу, что я узнал некогда от одного человека, который беседовал со мною о молчании уст. "Многоглаголание, - сказал он, - рождается непременно от которой-нибудь из сих причин: или от худой и невоздержанной жизни и привычки (ибо язык, будучи естественным членом сего тела, чему научится, того по навыку и требует); или, что наиболее бывает в подвизающихся, от тщеславия, а иногда и от многоядения. Посему часто бывает, что многие, с некоторым насилием и изнеможением укрощая чрево, обуздывают вместе и язык и многословие.
- 9. Кто возымел попечение об исходе из сей жизни, тот пресек многословие; и кто приобрел плач души, тот отвращается многоглаголания как огня.
- 10. Возлюбивший безмолвие затворил уста свои; а кто любит выходить из келии, тот бывает изгоним из нее страстию многоглаголания.
- 11. Познавший благоухание огня, сходящего свыше, бегает многолюдных собраний, как пчела - дыма. Ибо как дым отгоняет пчелу, так и сему нетерпимо многолюдство.
- 12. Немногие могут удержать воду без плотины; и еще менее таких, которые могут удерживать уста невоздержанные.

### ПРАВОСЛАВНАЯ ЖЕНЩИНА В СОВРЕМЕННОМ МИРЕ

# НАСТАВЛЕНИЕ ЖЕНАМ

#### Святитель Иоанн Залоуст

Господь повелевает вам избегать шума и суеты, чтобы молиться в тишине в своем жилище, ибо пребывание в уединении и удаление от общества злых людей приносит великую пользу. Корабль, не подверженный буре, плывет благополучно; так и душа, не занятая общественными делами, находится в пристани. Поэтому женам следовало бы быть любомудрее мужей, так как они по большей части привязаны к занятиям домашним. Потому и Иаков был не лукав, что жил дома и был свободен от внешних тревог; не без причины Писание заметило о нем: "живущий в шатрах" (Быт. 25, 27). Но и в доме, скажешь, много безпокойства. Это оттого, что ты сама хочешь и сама себя окружаешь множеством забот.

Муж окружен внешними хлопотами, как бы некоторыми волнами, а жена, сидя дома, как в некоем убежище любомудрия, сосредоточив в себе свои мысли, имеет возможность заниматься и молитвой, и чтением, и другими делами любомудрия. И как живущие в пустынях не имеют никого, кто бы их безпокоил, так и жена, находясь дома, постоянно может наслаждаться тишиной. Если же представится ей необходимость выйти из дома, то и тогда нет для нее повода к безпокойству. В самом деле, жене нужно бывает выходить из дома для того, чтобы пойти в церковь или омыть тело в бане; затем большую часть времени она проводит дома. Поэтому она может и сама пребывать в тишине, и, встречая растревоженного мужа, утешать и успокаивать его, разгонять его ненужные и тяжелые мысли, а затем снова отпускать его из дома уже без тех неприятностей, какие он принес с собой, но с добрым расположением, которое он приобрел дома. Подлинно, жена благочестивая и разумная скорее всего может повлиять на мужа и настроить его душу по своему желанию. Ибо ни друзей, ни учителей, ни наставников он не послушает так, как свою жену, когда она увещевает его и дает советы. Это увещание доставляет ему и некоторое удовольствие, потому что он очень любит свою советчицу. И я бы мог указать на многих суровых и неукротимых мужей, которые смягчены таким образом. Ибо жена участвует с мужем и в трапезе, и в ложе, и в рождении детей, и в делах явных и тайных, во входах и выходах, и в весьма многом другом; она во всем ему предана и соединена с ним так, как тело соединено с головой. И если она будет разумна и рачительна, то всех других превзойдет и победит в попечении о своем супруге.

Поэтому убеждаю вас, жены: считайте это обязанностью и давайте мужьям надлежащие советы. Женщина имеет великую силу как для добродетели, так и для порока. Она погубила Авессалома; она погубила Амнона; она намеревалась погубить Иова. Но она же избавила Навала от смерти; она спасла целый народ. Так, Деввора и Иудифь выказали доблести мужей-военачальников. Таковы же были и многие другие жены. Поэтому и Павел говорит: "Почему ты знаешь, жена, не спасешь ли мужа?" (1 Кор. 7, 16). И мы знаем, что в древние времена Персида,

Мариам и Прискилла приняли на себя подвиги апостольские. Этим-то женам и вы должны ревностно подражать и не словами только, но и делами надставлять своего супруга.

Как же мы можем учить его делами? Ты научишь его, когда он увидит, что ты не злонравна, не роскошна, не любишь украшений, не требуешь излишних денежных доходов, но довольствуешься тем, что есть. В этом случае он непременно послушает твоих советов. Если же ты на словах будешь любомудрствовать, а на деле станешь поступать напротив, то он обвинит тебя в великом пустословии. А когда вместе со словами ты представишь ему наставление и делами, тогда он похвалит тебя и скорее послушает. Так будет, например, когда ты не станешь искать ни золота, ни жемчуга, ни драгоценных одежд, но вместо этого будешь искать скромности, целомудрия, любезности и, поступая так сама, будешь требовать того же и от него. Если же надобно что-нибудь делать для угождения мужу, то нужно душу украшать, а не тело наряжать и губить. Не столько золото, которым ты украшаешься, сделает тебя любезной и приятной для него, сколько целомудрие и ласковость к нему и готовность умереть за своего супруга. Это по преимуществу пленяет мужей. Украшение внешнее неприятно мужу, потому что приводит в стесненное положение его имение и требует больших издержек и забот. А то, о чем сказано выше, привяжет мужа к жене, ибо ласковость, дружба и любовь ни забот не приносят, ни издержек не требуют, но доставляют все противоположное. Притом наряд от привычки делается приторным, а украшение души цветет каждый день и разжигает сильнейший пламень любви.

Итак, если хочешь нравиться мужу, украшай душу целомудрием, благочестием, попечением о доме. Эта красота и более пленяет, и никогда не прекращается. Ни старость не разрушает этой красоты, ни болезнь не уничтожает. Красоту телесную и время продолжительное разрушает, и болезнь истребляет, и губит многое другое, а что украшает душу, то выше всего этого. Кроме того, та красота и зависть возбуждает, и ревность разжигает, а эта чиста от таких болезней и свободна от всякого тщеславия. Таким образом, и в доме все будет идти лучше, и доходы будут изобильнее, когда золото не будет лежать вокруг твоего тела, не будет связывать твоих рук, но будет употребляться на необходимые нужды, например, на попечение о детях и на другие действительные потребности. Но если ты будешь поступать не так, если тело будет украшено золотом, а необходимые нужды будут со всех сторон перед глазами и стеснять сердце, то какая тебе прибыль? Какая польза? Печаль сердца не позволяет замечать того, чем обыкновенно пленяются глаза. Ведь вы знаете, что когда кто-либо увидит женщину, даже лучше всех украшенную, он не сможет найти в том удовольствие, если у него больна душа. Ибо кто хочет находить удовольствие, тому сначала нужно быть веселым и иметь расположение к радости. Между тем, если золото истрачено на украшение тела жены, а в доме обитает скудость,



то для мужа нет никакого удовольствия.

Итак, если желаете нравиться мужьям, приводите их в приятное расположение духа, а приведете их в это расположение, когда отвергнете наряды и украшения. Все это, по-видимому, имеет для него некоторую приятность во время брачного торжества, но впоследствии, с течением времени, теряет свою цену. Если от привычки мы не очень удивляемся небу, которое так прекрасно, и солнцу, которое так блистательно, что ты не можешь сравнить с ним ни одного тела, то каким образом будет муж всегда дивиться украшенному телу? Я это говорю, желая, чтобы вы украшались красотой истинной, которую заповедал Павел: "Не золотом, не жемчугом, не многоценною одеждою, но добрыми делами, как прилично женам, посвящающим себя благочестию" (1 Тим. 2, 9-10). Или ты хочешь нравиться посторонним и получать от них похвалы? Но это желание отнюдь не жены целомудренной. Впрочем, если хочешь, то и они будут очень любить тебя за целомудрие. В самом деле, ту не похвалит ни один скромный и порядочный человек; похвалят разве люди распутные и сладострастные или, лучше сказать, и они не похвалят, а напротив, станут говорить о ней худо, когда заметят, что ее безстыдство возбуждает в них вожделение. А эту те и другие - все похвалят, так как не только не получают от нее никакого вреда, а напротив, получают еще наставление в любомудрии. И от людей ей будет великая похвала, и от Бога - великая награда. Итак, будем ревновать о внутренней красоте, чтобы и здесь пожить в безопасности, и достигнуть будущих благ, которых да сподобимся все мы по благодати и человеколюбию Господа нашего Иисуса Христа, Которому слава во веки веков. Аминь.

ХРИСТИАНСКАЯ ПРИТЧА

## О МОЛИТВЕ И ПРОМЫСЛЕ БОЖИЕМ

### Продолжение. Начало в № 10, 2010 г.

Захотелось одному человеку поучаствовать в строительстве храма, но денег больших у него не было. Поэтому он отправился в горы, присмотрел там гранитную плиту, выломал ее, обтесал, отполировал и решил отнести ее в дар храму.

Стал он искать носильщиков, но никто не соглашался такой огромный камень к храму доставить дешевле, чем за пять алтын, а у человека таких денег не было.

Но вдруг подходят к нему четыре мужичка - маленькие, хилые - и говорят:

- Так и быть, мы донесем твой камень за пол-алтына, только ты подсобить нам должен. Мы этот камень тебе на спину взвалим, а сами будем с четырех сторон поддерживать

- Да меня тут же раздавит эта плита тяжеленная, а вы вон худые какие - тоже ее не удержите, - ответил человек.

- Сам решай, да подумай, для чего ты хочешь сделать подарок храму: для Бога постараться или перед людьми покрасоваться.

. Подумал человек и говорит:

- Для Бога хочу постараться.

Помолился он и подставил спину. Взвалили мужички плиту ему на спину, а она почему-то оказалась лег-

че легкого. Быстро добрались они до храма. Развернулся человек, чтобы с мужичками расплатиться, а их и след простыл.

Так всегда бывает: если делаешь благое дело во славу Божью, на подмогу не только люди, но и Ангелы приходят.

В доме одних богатых людей перестали молиться перед едой. Однажды к ним в гости пришел священник. Стол накрыли очень изысканно, достали самые лучшие яства и подали лучшее питье. Семья села за стол. Все смотрели на священника и думали, что теперь он помолится перед едой. Но священник сказал:

- Отец семейства должен молиться за столом, ведь он первый молитвенник в семье.

Наступило неприятное молчание, потому что в этой семье никто не молился. Отец откашлялся и сказал: "Знаете, дорогой отче, мы не молимся, потому что в молитве перед едой всегда повторяется одно и то же. Молитвы по привычке - это пустая болтовня. Эти повторения каждый день, каждый год, поэтому мы больше не молимся.

Священник удивленно посмотрел на всех, но тут семилетняя девочка сказала:

- Папа, неужели мне не нужно больше каждое утро приходить к тебе и говорить "доброе утро"?

\*\*\*

Увидел как-то один священник во сне юношу-рыбака. У юноши была золотая удочка с серебряной леской - и вдруг он вытащил из пучины на берег немолодую, почтенного вида женщину.

"Что за странный сон мне приснился?" - удивился священник.

Посмотрел он наутро в окно и заметил неподалеку от церковной стены того самого юношу из своего сна. Только теперь молодой человек стоял на коленях и прилежно

Призвал его священник к себе и стал расспрашивать: кто такой, откуда, да что тут делает?

- Несколько дней назад умерла моя матушка и была похоронена возле церкви, - ответил юноша. - И я дал себе обет ежедневно сорок дней подряд читать за ее душу на могиле молитву "Отче наш" и 50-й псалом. Поэтому я прихожу сюда каждый день....

И догадался тогда священник, что увидел во сне душу матери этого юноши, которая спаслась его молитвами. Золотая удочка в руках ее сына - это Господня молитва "Отче наш", а серебряная леска - 50-й псалом "Помилуй мя, Боже...", которые избавили мать праведного юноши от посмертных мук.

"Жил человек..."

### новости пушкинского благочиния

#### ПРЕСТОЛЬНЫЙ ПРАЗДНИК ВОИНСКОГО ХРАМА

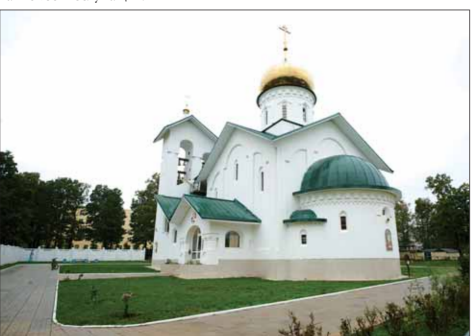
12 сентября, в день престольного праздника, в храме святого благоверного князя Александра Невского Софринской бригады ВВ МВД России Божественную Литургию возглавил благочинный церквей Пушкинского округа протоиерей Иоанн Монаршек в сослужении клириков храма Страстной иконы Божией Матери д. Артемово игумена Феофана (Замесова) и священника Георгия Парамонова.



По окончании службы в праздничном поздравлении благочинный церквей Пушкинского округа отметил: "Символично, что храм святого благоверного князя Александра Невского, воина и защитника Святой Руси, находится рядом с воинской частью. Как бы хотелось, чтобы наши воины были такими же крепкими, мудрыми и святыми. Все мы, православные христиане, своей жизнью, своими делами должны подражать святому благоверному князю Александру Невскому. И молиться, чтобы Господь защитил нашу страну, наш народ, нашу веру и святую Церковь".



От лица командования 21 ОБрОН ВВ МВД подполковник В.А. Черкашин выразил духовенству огромную благодарность за духовно-патриотическое воспитание военнослужащих.



Благочинный церквей Пушкинского округа протоиерей Иоанн Монаршек вручил благодарственные грамоты представителям командования и военнослужащим Софринской бригады, руководству городского поселения Ашукино, сотрудникам и благодетелям прихода. Руководителю воскресной школы прихода С.А. Колгановой была вручена митрополичья благодарственная грамота.

В завершении праздничного события прошел концерт военно-патриотической песни.

### начало занятий в воскресной школе

12 сентября 2010 г. начались занятия в воскресной школе прихода Страстной иконы Божией Матери дер. Артемово. Школа существует лишь третий год, но в ней появилось много новых учеников.

Открытие нового учебного года началось с молебна о благополучной учебе, который отслужил настоятель храма игумен Феофан (Замесов).

Под замечательные произведения И.С. Баха все собравшиеся посмотрели фото-фильм об истории становления воскресной школы, о поездках и занятиях прошлых лет. Фильм подготовил заместитель директора музея-усадьбы "Мураново" им. Ф.И. Тютчева В.В. Пацюков.

Маленькие ученики приготовили за лето для гостей подарок. Они показали веселую сценку в стихах "Игрушки", которая учит всех нас быть добрыми и ценить не внешнюю красоту, а внутренние добродетельные качества души человеческой.



Замечательные песни под гитару исполнил Валерий Петряев, автор многих песен военной тематики.

Батюшка раздал детям сладости и каждому учащемуся вручил иконку "Прибавление ума" в благословение на усвоение знаний и хорошую учебу. Праздник завершился дружным чаепитием с домашними пирогами, которые с любовью приготовили родители и бабушки учеников.

### УСПЕШНОЙ СЛУЖБЫ ВАМ, СОФРИНЦЫ



В пятницу, 17 сентября, 21 Отдельную бригаду оперативного назначения ВВ МВД России посетили командующий ЦРК ВВ МВД России генерал-полковник А. Г. Львов, глава г. Пушкино и Пушкинского района Московской области В. В. Лисин, глава городского поселения Ашукино Ю.А. Кондратьев, председатель совета ветеранов Софринской бригады Б.П. Чугуров, представители местного регионального отделения партии "Единая Россия". Визит состоялся в связи с отправкой оперативной группы военнослужащих Софринской бригады в очередную командировку, связанную с учениями в Северо-Кавказском регионе.

На воинском плацу гости выразили бойцам свои пожелания и наставления по службе, а главное - вернуться домой, к родным, целыми и невредимыми.

стр. 23

## RABOSAARHOS SAORAIN

### НОВОСТИ ПУШКИНСКОГО БЛАГОЧИНИЯ



По традиции ответственный за пастырское окормление воинской части игумен Феофан (Замесов) отслужил молебен и окропил стройные ряды бойцов святой водой, благословив их на выполнение служебно-боевых задач в этом непростом месте нашего Отечества. Затем священник окропил святой водой 110 машин боевой техники.



19 сентября в клубе Софринской бригады благочинный церквей Пушкинского округа протоиерей Иоанн Монаршек в сослужении клириков Пушкинского благочиния совершил молебен о здравии и благополучии воинов, отбывающих в служебную командировку, и произнес напутственное слово. Подполковнику М.И. Казанцеву, ответственному за служебную командировку, была вручена благочинническая грамота за понесенные труды и в благословение подаре-



на икона святого Архангела Михаила, Небесного покровителя воинов, с пожеблагочинный вручил подарки как для общего пользования, так и индивидуальные для каждого солдата.

#### ПРАЗДНИК ПЕРВОГО ЗВОНКА

19 сентября в Троицком храме г. Пушкино состоялся праздник первого звонка в воскресной школе. Торжественным молебном перед началом учения, который совершил настоятель храма священник Иоанн Монаршек, был открыт



праздник. Затем состоялась линейка, на которой выступили преподаватели, ролители и ученики школы.

Закончился праздник чаепитием и беседой с родителями учеников.

### освящение пушкинской поликлиники

В праздник Рождества Пресвятой Богородицы священнослужители Троицкого храма г. Пушкино в рамках программы по взаимодействию Церкви с медицинскими учреждениями посетили Пушкинскую районную поликлинику. В актовом зале был совершен водосвятный молебен, за которым молились главврач Ф.К. Петросян и сотрудники поликлиники.

Настоятель храма священник Иоанн Монаршек поздравил всех с праздником, пожелал им помощи Божией в их нелегком труде и подарил икону Божией Матери "Споручница грешных", которая будет установлена на самом видном месте поликлиники, чтобы при посещении лечебницы пациенты могли помолиться Божией Матери. Всем присутствующим на молебне были розданы иконки Спасителя.

Затем священнослужители прошли по кабинетам, окропив святой водой помещения и работающих в них медицинских работников. Сотрудники поликлиники сердечно благодарили священников.

### и мужественный взгляд на барельефе...

27 сентября 2010 г. в парке Памяти на ст. Ашукинская, посвященном погибшим воинам Софринской Бригады ВВ МВД России, состоялось открытие памятника Герою Советского Союза лейтенанту Олегу Бабаку. На памятной стеле черного гранита бронзовый барельеф: сильные руки солдата, трагично-мужественный взгляд и по-детски взъерошенные славянские кудри.



Весной 1991 года 24-летний офицер Олег Бабак, командир подразделения, выполнял миротворческую миссию в азербайджанском селе Юхары Джибикли на границе с Арменией и героически погиб, защищая мирных жителей от армянских боевиков.

Игумен Феофан (Замесов), ответственный за пастырское окормление Софланием благополучного возвращения из командировки в полном составе. Отец ринской бригады, отслужил заупокойную литию по убиенному воину и провозгласил "Вечную память!"

В церемонии открытия памятника приняли участие глава Пушкинского муниципального района Московской области Виктор Лисин, представители ду-

### НОВОСТИ ПУШКИНСКОГО БЛАГОЧИНИЯ

ховенства Пушкинского округа, военнослужащие и ветераны бригады, педагоги и учащиеся нескольких школ Пушкинского района, родители Олега Бабака -Надежда Ивановна и Яков Андреевич. ва. Матушка Любовь, преподаватель воскресной школы, увлекательно,

#### ДЕНЬ УЧИТЕЛЯ В ПУШКИНСКОМ БЛАГОЧИНИИ

1 октября в Доме культуры г. Ивантеевки состоялось торжественное мероприятие, посвященное Дню Учителя, на котором присутствовали все педагоги школ и муниципальных дошкольных учреждений города.

Учителей и воспитателей, руководителей педагогических коллективов в этот день поздравляли глава города С.Г. Гриднев, заместитель главы города Н.А. Зарубина, помощник благочинного церквей Пушкинского округа священник Иоанн Монаршек.

Отец Иоанн поздравил всех присутствующих с праздником, пожелал им Божией помощи и успехов в педагогическом труде и вручил благословенные грамоты митрополита Крутицкого и Коломенского Ювеналия педагогам города, особо потрудившимся на ниве духовно-нравственного образования подрастающего поколения.

5 октября во Дворце культуры г. Красноармейска состоялся праздничный концерт, посвященный Дню Учителя. Торжественную часть открыли глава города А.С. Жулепников и руководитель управления образования Л.В. Грибкова. Они вручили учителям подарки губернатора и министра образования Московской области, а также грамоты главы города Красноармейска. Собравшихся педагогов приветствовали и другие высокие гости из администрации Московской области и городские власти.

От имени духовенства Пушкинского благочиния работников образования поздравил настоятель Никольской церкви с. Царево священник Сергий Львов. Преподавателям предмета "Духовное краеведение Подмосковья", а также организаторам и активным участникам ежегодных Рождественских Чтений в г. Красноармейске были вручены митрополичьи грамоты за усердные труды в деле воспитания подрастающего поколения.

5 октября настоятель Богородицерождественского храма протоиерей Борис Куликовский на городском празднике "Признание" вручил грамоты митрополита Крутицкого и Коломенского Ювеналия особо отличившимся в Год Учителя педагогам города Королева. Администрация города выразила признание и благодарность всем городским работникам образования и дошкольного воспитания, отметив труд каждого педагога ценным подарком.

подаватель воскресной увлекательно, школы, эмоционально поведала нам историю монастыря и главного Свято-Троицкого собора. Дети с интересом слушали рассказ, охотно отвечая на вопросы. Мы пропели тропарь и кондак преподобному Корнилию Александровскому, помолились и приложились к мощам Святого. Настоятелем Троицкого собора является протоиерей Андрей Устюжанин - сын Клавдии Устюжаниной. История его жизни для нас была и интересна и поучительна. До 7 лет он рос в безбожной семье, но случай с его матерью (воскресение из мёртвых через три дня) перевернул всю жизнь, привёл к вере. Он стал священником.



И ещё мы посетили Свято-Троице-Сергиеву Лавру. Здесь мы приложились к мощам преподобного Сергия, побывали в академическом музее, самом большом в православной России. Поднялись на колокольню и увидели, как звонари созывают верующих на воскресную Всенощную.

Вернулись вечером. Все были довольны поездкой. Несмотря на долгий путь, усталости не ощущали. Все сердечно благодарили отца Иоанна за такой чудесный подарок.

Вот таким познавательным был первый день занятий воскресной школы в этом учебном году.

### ПЕРВОЕ ПАЛОМНИЧЕСКОЕ ЗАНЯТИЕ В ВОСКРЕСНОЙ ШКОЛЕ



Занятия в воскресной школе при Никольском храме г. Пушкино начались с паломнической поездки 3 октября по святым местам подмосковной земли.

Рано утром большой автобус, вместивший 50 человек (учащиеся, родители, педагоги) вместе с настоятелем храма протоиереем Иоанном Герасимовичем, отправился в дорогу. Полтора часа в пути оказались совсем неутомительными, поскольку преподаватель школы увлекательно рассказывала нам о местах, которые мы проезжали и которые нам предстояло посетить.

И вот перед нами Богородице-Рождественская Свято-Лукианова пустынь. Основана она преподобным Лукианом на месте явления иконы Рождества Пресвятой Богородицы. В годы советской власти пустынь была закрыта, Православной Церкви была возвращена в 1991году. С тех пор в пустыни ведутся восстановительные работы. Многое сделано, но до сих пор видны страшные следы разрушений. Нас очень радушно встретил настоятель монастыря игумен Тихон (Шибеко). Нам рассказали о жизни обители. Мы помолились, приложились к мощам преподобного Лукиана и были приглашены на трапезу. Угощали нас удивительно вкусным монастырским молоком и мёдом.

Затем мы побывали в Свято-Успенском женском монастыре г. Александро-

### торжество в покровской церкви

14 октября в строящейся Покровской церкви на территории предприятия ООО "Омега-пищевые технологии" г. Красноармейска прошли торжества по случаю престольного праздника. Праздничный молебен совершил благочинный церквей Пушкинского округа протоиерей Иоанн Монаршек в сослужении настоятеля Николо-Царевской церкви священника Сергия Львова и клирика Смоленской церкви г. Ивантеевки - диакона Кирилла Горевого. За богослужением присутствовали руководство и работники предприятия.

По окончании молебна отец Иоанн обратился с пастырским словом к собравшимся. В своей проповеди он особо отметил немалые труды по возведению фундамента, стен, кровли и купола церкви. В ответной речи руководство предприятия поблагодарили отца Иоанна за его пастырские труды и поделились планами о дальнейшем строительстве и благоустройстве церкви.

Всем пришедшим на богослужение были вручены, как благословение от храма, иконы Покрова Пресвятой Богородицы. Завершился праздник общим снимком на ступенях строящейся церкви.

