В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог.

Ин. 1,1

Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие всей твари

Мрк. 7,7

И как хотите, чтоб поступали с вами люди, так и вы поступайте с ними.

Лк. 6,31

Просите и дастся Вам; ищите, и обрящете; стучите, и отверзятся.

Матф. 7,7

ГАЗЕТА ХРАМА СМОЛЕНСКОЙ ИКОНЫ БОЖИЕЙ МАТЕРИ

**СЕНТЯБРЬ** 2009 г.

ВЫПУСК 9 (101)



Мы привыкли в нашей жизни, что о всякой нужде, по поводу всякого случая мы обращаемся к Богу за Его Его живым присутствием, быть Его помощью. И на каждый наш зов, на каждый крик тоски, страдания, стра- ствующей, внимательной. Он нам гоха мы ожидаем, что Господь вступится за нас, защитит, утешит; и мы знаем, что Он делает это постоянно и мы для Него сделали, призывая этим что предельную Свою заботу о нас нас быть как бы на Его месте. Он явил, став Человеком и умерев за нас и ради нас.

Но иногда бывает в жизни нашего мира, что Бог обращается за помощью к человеку; и это бывает постоянно, но часто еле заметно, или лями Своими: но и не только мыслявовсе остается нами незамеченным. Постоянно Бог обращается к каждому из нас, прося, моля, уговаривая быть

в этом мире, который Он так возлюбил, что жизнь за него положил, быть живой заботой, зрячей, добродейворит: что бы мы ни сделали доброго для какого бы то ни было человека -

А порой Он некоторых людей зовет к более личному служению Ему. В Ветхом Завете мы читаем о Пророках: пророк Амос говорит, что Пророк - это человек, с которым Бог делится мысми, но и Своим делом. Помните пророка Исаию, который в видении созерцал Господа, озирающегося и говоря-

щего: "Кого послать Мне?" - и Пророк встал и сказал: "Меня, Господи!..

Но вот, среди Пророков, среди людей, которые Богу послужили сердцем неразделенным, всей большой силой души, есть один, память которого мы совершаем сегодня и которого Христос назвал величайшим среди рожденных на земле.

И действительно, когда вдумаешься в его судьбу, кажется, нет судьбы более величественной и более трагичной. Вся судьба его была в том как бы, чтобы не быть, для того. чтобы в сознании и в видении людей возрос Единственный, Который есть: Господь.

Продолжение на стр. 2

### НЕ В СИЛЕ БОГ, А В ПРАВДЕ

ИЗДАЕТСЯ ПОД РЕДАКЦИЕЙ митрофорного протоиерея ИОАННА МОНАРШЕКА

### **⊗ ©** стр. 2-4

С новым учебным годом! О воспитании и образовании. Непреоборимый защитник веры Православной.

### **⊗⊗⊗** стр. 5, 6

Перенесение мощей свят. Петра, митрополита Московского. Трудами и усилиями князя Даниила. Церковное новолетие.

### 

Воскресные Евангельские чтения. Благодатный пастырь. День великой радости. Слово перед днем Рождества Богородицы.

### **⊗ ⊗ стр. 11, 12 № №**

Рождество Твое, Богородице Дево... Торжество Рождества Пресвятой Богородицы. Смоленскому храму - 201 год.

### <u>⊗ 888</u> стр. 13-15 88 8 8

Благодатная обитель. Преподобный Силуан Афонский. Первоигумен Волоцкий. Честное древо. Обновление храма Воскресения.

### <u>⊗ 🗱 стр. 16, 17 💥 </u> 🛞

Мц. Людмила. Мученицы Вера, Надежда, Любовь и София. Заступница усердная.

### **⊗ № стр. 18-20 № №**

РУБРИКИ: Душа. Школа молитвы. Под Патриаршим омофором. Язык мой - враг мой. О грехе гордости.

### <u>⊗ ⊗ стр. 21-24 </u>

Свидетельства Божественного откровения. Воспитание. Афон. Звонят колокола. НОВОСТИ Пушкинского благочиния.

# С НОВЫМ УЧЕБНЫМ ГОДОМ!

Поздравляю вас, дорогие наши братья и сестры, с наступившим учебным годом!

Без знаний нет ни одной профессии, ни одного служения. Но знание ценно тогда, когда соединяет разум с сердцем, чувствующим и надеющимся на Бога.

Начался новый учебный год, и я призываю вас, дорогие учителя, беречь свое время - время учительства. Все можно купить, приобрести, но если потеряете драгоценное время. отведенное вам Промыслом Божиим, вы потеряете все. Берегите также здоровье и чистоту своей души и своего тела. Убегайте от греховных поступков и страстей, портящих здоровье. Любите свою Родину, ибо это так же естественно, как любовь к своей родной матери. Любите прекрасные традиции великого русского народа. Не увлекайтесь всякими "побрякушками" других народов. Любите историю своих предков - они оставили нам примеры своих добрых дел.

Особо хочу отметить важность знакомства детей с духовными истоками русской культуры, понимания ими роли Православия в формировании национального самосознания, государственности, нравственно-этических ценностей. Без этого гуманитарное образование выпускников школ деформировано и ущербно. А люди со средним (и высшим) образованием не только религиозно невежественны, но и не способны воспринять и понять духовные истоки русской культурной традиции. В памяти хранится лишь несколько имен и событий: Крещение Руси, Киево-Печерская Лавра, Сергий Радонежский, Андрей Рублев. Среди имен великих русских классиков всплывает имя Ф.М. Достоевского. Но в массовом сознании наших среднеобразованных сограждан эти события и имена являются "пустыми", нераскрытыми символами, поскольку скрытой (в силу культурного невежества) остается та духовная реальность, которая стоит за этими именами и событиями. Установились словесные штампы типа: "гениальный русский иконописец Рублев", "гениальный русский писатель Достоевский". Но для большинства питомцев светских школ Сикстинская Мадонна Рафаэля понятнее, чем рублевская Троица, а с Ф.М. Достоевским они знакомы по трем экранизациям его романов, где прослеживается сюжетная линия, но за кадром остаются духовные размышления великого писателя. И главное, смысл этих рассуждений для них темен, непонятен. Мы говорим о русской культуре, духовные истоки которой лежат в Православии.

Дорогие друзья! Прошу вас: не доверяйтесь сектантам, приходящим в наши дома и школы, - это враги Православной веры. Они за деньги покупают наших детей, зомбируют их, делая своими рабами. Помните, Россия всегда была Православной. Об этом свидетельствуют святые соборы в Московском Кремле. Там нет молитвенных домов баптистов, сатанистов, иеговистов и многих других. Там только православные храмы, свидетельствующие о вере наших предков.

Дорогие преподаватели, учащиеся, студенты! Не продавайтесь за доллары, не предавайте своей Святой Православ-



ной Веры, в которой вы родились, не верьте представителям сектантства, обещающим вам светлое будущее в своей секте.

Матерь Божия воспитывалась в Божием храме, а не в сектантских молитвенных домах. Выросли и воспитывались в Святой Православной Церкви патриоты России - святой Александр Невский, святой Димитрий Донской, святой Даниил Московский, многочисленные Святые двадцатого столетия. Они не предали свою Родину, Святую Веру и Церковь. И вы не предавайте своей Веры, своей совести, своей Родины и своих родителей.

Детская душа легко увлекается и хорошим примером, и дурным. К сожалению, дурных примеров хоть отбавляй. Телевидение, как будто по заказу кого-то, соблазняет молодежь боевиками, разными мелодиями поп- и рок-музыки, нецензурными словами, курением, пьянством, наркоманией; в семьях тоже нередки соблазны, крики, обман и многое другое, что показывает дурной пример еще чистым душой нашим детям. А хорошие примеры, воспитывающие нас, можно встретить в Священном Писании, в Житиях наших Святых, в истории.

Но как редко мы, учителя и родители, открываем Святое Писание, Жития Святых, и еще реже открывают их наши дети. Потому прошу вас: будьте примером для детей во всем, не ленитесь открывать Святое Писание, а, изучая его, старайтесь показывать пример кротости, смирения, послушания, чистоты душевной и телесной, пример благоговения.

Образование и воспитание без Бога и Его Законов приводит человека к голоду. Всё то, что человек изучает в школе, бесы прекрасно знают, но у них нет добродетелей, уподобления Богу, и поэтому они остаются таковыми. Воспитание и образование без Бога приводит к страшному состоянию - де-

ти вырастают уже с задатками беса и на него похожими.

Поэтому прошу вас, дорогие учителя и родители, уделяйте больше внимания чистоте душ ваших детей и учеников, воспитывайте их похожими на Господа, святыми и чистыми. Как страшно видеть, когда на крыльце школы стоят несколько учителей и подростков и вместе курят. Еще страшней видеть, когда некоторые учителя бывают причастны к растлению детей и употреблению ими наркотиков. Если в школьном туалете валяются шприцы - значит, надо всем бить тревогу. Но чаще бывает так, что учителя проходят мимо, не замечая этого.

Не стесняйтесь ходить в храм. Если вы придете, а за вами в храм придут и дети, то от этого будет только добро. Я бы хотел попросить о следующем: пустите или пригласите к себе в школы местных священников, пускай они потрудятся, дайте им свободу и возможность беседовать с детьми. Через год-другой вы увидите пользу от этих встреч и бесед. На мой взгляд, хорошо было бы преподавать Закон Божий во всех школах. Для того чтобы наша молодежь становилась нравственнее, такое преподавание необходимо всем детям. Я, как священник, хочу, чтобы наши дети были здоровыми, крепкими и счастливыми. Это возможно, если они будут нравственно чистыми и благодатными.

Православная Церковь желает своему народу только добра, счастья, благополучия и радостной жизни.

Украшайте себя знаниями, добрым поведением и культурой. Стремитесь к знанию, просвещающему и облегчающему нашу жизнь. И пусть Господь Бог благословит всех нас, чтобы мы в наступившем учебном году имели здравие и силы познавать мудрость, преподаваемую нам.

Да укрепит всех нас благословение и благодать Божия.

Протоиерей Иоанн Монаршек

# УСЕКНОВЕНИЕ ГЛАВЫ ИОАННА ПРЕДТЕЧИ

Вспомните первое, что говорится о нем в Евангелии от Марка: "Он глас, вопиющий в пустыне..." Он только голос, он настолько уже неотличим от своего служения, что он стал только Божиим голосом, только благовестником; словно его, как человека плоти и крови, человека, который может тосковать, и страдать, и молиться, и искать, и стоять, в конечном итоге, перед грядущей смертью, - словно этого человека нет. Он и его призвание - одно и то же; он - голос Господень, звучащий, гремящий среди пустыни людской; той пустыни, где души пусты - потому что вокруг Иоанна были люди, а пустыня от этого оставалась неизменной.

И дальше. Сам Господь говорит о нем в Евангелии, что он - Друг Жениха. Друг, который так сильно, так крепко любит жениха и невесту, что он способен, забыв себя, служить их любви и служить тем, чтобы никогда не оказаться лишним, никогда не быть там и тогда, когда он не нужен. Он - друг, который способен защитить любовь жениха и невесты и остаться вне, хранителем тайны этой любви. Тут тоже великая тайна человека, который способен как бы не стать для того, чтобы что-то большее, нежели он, было.

И дальше говорит он о себе по отношению к Господу: "Мне надо умаляться, сходить на нет, для того чтобы Он возрос... Надо, чтобы обо мне забыли, а помнили только о Нем, чтобы мои ученики от меня отвернулись и ушли, как Андрей и Иоанн на берегу Иордана, и последовали неразделенным сердцем за Ним только: я живу лишь для того, чтобы меня не стало!..

И последнее - страшный образ Иоанна, когда он уже был в темнице, когда вокруг него суживалось кольцо смерти, когда у него уже не было выхода, когда эта колоссально великая душа заколебалась... Шла на него смерть, кончалась жизнь, в которой у него не было ничего своего: в прошлом был только подвиг отречения от

И в тот момент, когда заколебался в нем дух, послал он учеников спросить у Христа: "Ты ли Тот, Которого мы ожидали?.." Если Тот - то стоило в юных летах заживо умереть; если Тот - то стоило умаляться из года в год, чтобы его забыли и только образ Грядущего возрастал в глазах людей; если Тот - тогда стоило и теперь умирать уже последним умиранием, потому что все, для чего он жил, исполнено и совершено.

Но вдруг Он не Тот?.. Тогда потеряно все, погублена юность, погублена зрелых лет величайшая сила, все погублено, все безсмысленно. И еще страшнее, что случилось это, поскольку Бог будто обманул: Бог, призвавший его в пустыню; Бог, отведший его от людей; Бог, вдохновивший его к подвигу самоумирания. Неужели Бог обманул, и жизнь прошла, и возврата нет?.. И вот, послав учеников ко Христу с вопросом: "Ты ли Тот?" - он не получает ответа прямого, утешающего; Христос не отвечает ему: "Да, Я Тот, иди с миром!.." Он только дает Пророку ответ другого Пророка о том, что слепые прозревают, что хромые ходят, что мертвые воскресают, что нищие благовествуют. Он дает ответ из Исаии, но Своих слов не прибавляет - ничего, кроме одного грозного предупреждения: "Блажен тот, кто не соблазнится о Мне; пойдите, скажите Иоанну..."

И этот ответ достиг Иоанна в предсмертном его ожидании: верь до конца; верь, не требуя ни знамений, ни свидетельств, ни доказательств; верь, потому что слышал ты внутри, в глубинах души твоей глас Господень, повелевающий творить дело пророка... Другие каким-то образом могут опереться на Господа в их порой величайшем подвиге: Иоанна же Бог поддерживает только тем, что повелел ему быть Предтечей и для того явить предельную веру, уверен-

И вот почему дух захватывает, когда мы думаем о нем, и вот почему, когда мы думаем о подвиге, которому предела нет, мы вспоминаем Иоанна. Вот почему из тех, которые родились среди людей рождением естественным и возносились чудесно благодатью, он из всех самый вели-

Сегодня мы празднуем день усекновения его главы. Празднуем... Слово "праздновать" мы привыкли понимать как "радость", но оно значит "оставаться без дела". И без дела можно остаться потому, что захлестнет душу радость и уже не до обычных дел, а может случиться, что руки опустились от горя и ужаса. И вот таков сегодняшний праздник: за что возьмешься перед лицом того, о чем мы слышали сегодня в Евангелии?

И в этот день, когда перед ужасом и величием этой судьбы опускаются руки, Церковь призывает нас молиться, о тех, которые тоже в ужасе, и трепете, и недоумении, а иногда в отчаянии умирали: умирали на поле битвы, умирали в застенках, умирали одинокой смертью человека. После того как вы приложитесь ко кресту, мы помолимся о всех тех, кто на поле брани жизнь положил, чтобы другие жили; склонились к земле, чтобы воспрянул другой. Вспомним тех, кто не только в наше время, а из тысячелетия в тысячелетие погибали страшной смертью, потому что они умели любить, или потому, что другие любить не умели, - вспомним всех, потому что всех объемлет Господня любовь, и за всех предстоит, молясь, великий Иоанн. который прошел до конца через всю трагедию жертвы умирания и смерти без единого слова утешения, а только по властному повелению Божию: "Верь до конца, и будь верен до конца!" Аминь.

Митрополит Сурожский Антоний

# О ВОСПИТАНИИ И ОБРАЗОВАНИИ

### СОРАБОТНИЧЕСТВО БОГУ

Источник настоящего научного творчества - в Боге. Мышление, основанное на элементарной логике, недостаточно. Оно не позволяет подступить к реальной сложности и многоцветности мира. Патриарх Алексий II

Человек не может быть творцом, он не способен создать что-то из ничего. Это может только Бог. Человек призван быть соработником, сотворцом Божиим. Открыв в себе Божий мир, мир иной, неземной, вечный и прекрасный, человек желает его творчески выразить или узнать в творчестве другого. Выразить Божие или узнать Божие - вот чему должен каждый из нас учиться. Редко кому дан талант выражения, но талант узнавания пробуждается в душе вместе с пробуждением духовной жизни. Знать Бога - главное знание, позволяющее увидеть сложность и многоцветность мира как творения Божия.

### ВОСПИТАТЬ ГОЛОС СОВЕСТИ

Но что же мы хотим сделать из наших юношей? Полезных обществу членов? Хорошо; но и этого мало: истинно полезные христианскому обществу члены могут быть только воспитанные в христианских правилах, обычаях - христиане или добрые сыны Православной Церкви. Значит, нам нужно образовать не только ученых людей и полезных членов общества, но и - что всего важнее и нужнее - добрых, богобоязненных христиан. Это мы и стараемся делать. Будем же питомцам внушать, что все знания научные без науки подчинения властям и установленным законам и порядкам общественным не принесут им никакой общественной пользы; что все науки имеют своим центром и исходным началом Бога и Его вечную премудрость, как души имеют своим первообразом Господа, создавшего нас по образу и подобию Своему; что стихийные знания, касающиеся здешнего мира, нужны только здесь, на земле... что познание веры и заповедей Божиих, уклонение от греха и добрая жизнь необходимы каждому человеку и здесь, и в будущей жизни...

Святой праведный Иоанн Кронштадтский

Православный человек видит мир во всей его полноте. Он знает, что, кроме законов природы, которые действуют вне зависимости от того, известны они человеку или нет, есть законы духовной жизни. Если даже человек признает себя неверующим, преступая духовные законы, выраженные в Божественном Откровении, он начинает мучиться.

Быть добрым, богобоязненным христианином - значит быть счастливым человеком. Если душа спокойна и радостна, то все у нас ладится. И напротив, если в душе нет покоя, может ли ученик думать об учебе?

### ПРОСВЕТЛЕНИЕ

При образовании юношества о чем надо больше всего стараться? О том, чтобы стяжать ему просвещенные очеса сердца.

Святой праведный Иоанн Кронштадтский

Очи души потемняются от страсти. Если страсть поселяется в сердце, то ум становится слугой страсти. Ничего человек не видит в этом мире, кроме того, чего жаждет его страстное сердце.

Очи души потемнены - и мир померк. Никого не слышит и ничего не видит такой человек, кроме предмета страсти. Что делать? Только молиться, чтобы Господь вразумил и исцелил чадо, тогда спадет пелена с глаз, просветятся очеса сердца и ужаснется человек тому, к чему недавно стремился всем сердцем. Ужаснется и исцелится.

### наука наук

Стойте сами, как сказано у Пророка, пред лицем Божиим. будьте устами Божиими - тогда чрез ваше посредство Сам Бог будет воспитателем детей, вам порученных.

Не ограничивайте наставлений в Законе Божием изуче-



нием уроков, а чаще с любовию и благоговением, сколько их сами имеете, говорите им о Боге, Отце, Промыслителе и Судии человеков, о Боге всевидящем, назирающем всякую мысль и дело человеческое и благословляющем все доброе, отвращающемся от всякого зла. Возводите мысли детей к Богу не с тем только, чтоб они познавали Его, но чтобы возможно чаще вспоминали о Нем и обращали к Нему сердца свои с любовию и благодарностию. Это наука хождения пред Богом и страха Божия, которая вселяет образ Божий в сердце человека и приучает дитя обсуживать свои мысли и дела из опасения оскорбить Бога.

Преосвященный Амвросий, архиепископ Харьковский

Духовное всегда вдохновенно. Человек духовный всегда возжигает огонь в сердцах своих детей и учеников. Вдохновить и возжечь огонь Божий в душах тех, кого доверил тебе Господь, - что может быть выше!

Вести детей к Богу, к совершенству, к высотам духовного мира может только человек, сам идущий этой дорогой. Ведать - это не только знать, но и быть ведущим, то есть знать и делать.

Стремление к совершенству - главная профессиональная черта учителя. Нельзя учить своему, можно учить только Божиему, тогда через учителя Сам Бог будет воспитателем порученных ему детей.

### БЫТЬ КУЛЬТУРНЫМ ЧЕЛОВЕКОМ

Православие лежит в основании нашей культуры. И потому не являются ли чисто риторическими утверждения о равном освещении всех религий? Каждому понятно, что нельзя одновременно изучать все культуры и все языки. Возможно, в мировой культуре Шекспир занимает более значительное место, чем Пушкин. Но у нас, в России, он никогда Пушкина не затмит и Шекспиру всегда будет отводиться меньше места. Великие сокровища Православия даны нам. Для того, чтобы соприкоснуться с ними, не нужно учить ни китайского, ни санскрита. Не воспользоваться этим - непрости- и, подобно воску, уступчива, удобно напечатлева-TORLUCO RESCRIVERSOUS



Патриарх Алексий II

Человек живет одновременно в мире национальной культуры и в мире культуры той цивилизации, к которой он принадлежит. Россия родилась как государство в лоне византийской православной культуры, но соприкасается и взаимодействует с европейской христианской культурой. Чтобы быть культурным и цивилизованным, каждый житель России, кроме своей национальной традиции, должен освоить основы православной культуры, иначе ему трудно, а порой невозможно будет войти в современное общество. Православное христианство - язык современной культуры, не зная его, невозможно быть культурным человеком.

### **ДОБРЫЕ ВСХОДЫ**

Усердно приноси Христу труды юности твоей, и возрадуешься о богатстве бесзстрастия в старости, ибо собираемое в юности питает и утешает изнемогших в старости.

Преподобный Иоанн Лествичник

Все происходит в свое время. Наступает весна крестьянин обрабатывает землю и сеет семена, молится Богу, чтобы Он согрел и оросил землю. Наступает пора сбора урожая - в житницы ссыпает хлеб рачительный хозяин и благодарит Господа за Его милость и помощь. Если хорошо потрудился весну, лето и осень, то зима будет временем покоя.

Так и в жизни человека, юность - как весна жизни: потрудишься, посеешь добрые семена в своем сердце, согреешь его благодатью Божией - будет твоя жизнь плодоносить делами богоугодными. Всех будешь тогда радовать: и Бога, и близких, и себя. Силы твои будут иссякать, а радость жизни останется до последних земных дней.

### ОСНОВАНИЕ ДЛЯ БУДУЩЕЙ ЖИЗНИ

Пока душа еще способна к образованию, нежна себе налагаемые образь но и с самого начала возбуждать ее ко всяким упражнениям в добре, чтобы, когда раскроется разум и придет в действие рассудок, начать течение с положенных первоначально оснований и преподанных образов благочестия, между тем как разум будет внушать полезное, а навык облегчит преуспеяние.

Святитель Василий Великий

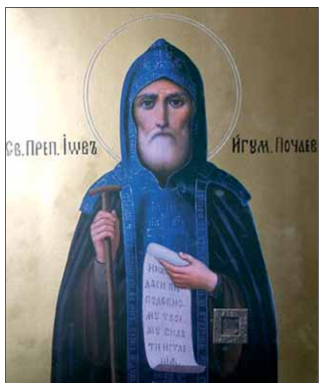
Пока строительный раствор еще мягок, ему можно придать любую форму. Залив фундамент, мы получаем через короткое время каменное основание, на котором можно строить дом.

Если душа не определится в главном, если она не станет твердой в своей вере, в своих убеждениях, а будет метаться, как может быть она основанием будущей жизни? Определившись между добром и злом, душа дает разуму правильное направление. Внушая полезное, разум ведет человека по пути богоугодных дел, вырабатывая у него навыки доброй жизни.

> По книге протоиерея Евгения Шестуна. "Православная школа", 2004 г.

## НЕПРЕОБОРИМЫЙ ЗАЩИТНИК ВЕРЫ ПРАВОСЛАВ

350-летию обретения мощей преподобного Иова Почаевского



Преподобный Иов Почаевский жил в трудные для православной России годы, когда на западных ее окраинах православный народ Волыни и Галиции подвергся церковным и политическим притеснениям со стороны польско-литовских магнатов. Преподобный Иов был свидетелем Брестской унии 1596 года и последовавшего за ней неудержимого наступления католичества, а также все возраставшего влияния протестантизма. Будучи игуменом монастыря и пользуясь огромным духовным авторитетом, преподобный Иов использовал все свои возможности для борьбы с инославными и еретическими влияниями на народное сознание для укрепления Православия.

Преподобный Иов (в миру Иоанн) родился в крае, называемом Покутье, лежащим в Галиции между Карпатами и Днестром. Семья его, носившая фамилию Железо, принадлежала к дворянскому роду, хранившему верность Православию. Родителей его звали Иоанном и Агафией. С детства будущий подвижник обнаружил стремление к иноческой жизни. В 10-летнем возрасте мальчик оставил родительский дом и просил игумена ближайшего Угорницкого монастыря позволить ему служить братии. Своим усердием он завоевал вскоре любовь монастырского братства, прозорливый же игумен провидел в нем большие духовные дары. На двенадцатом году жизни Иоанн принял монашеский постриг с именем Иов. После многих иноческих подвигов, в совершенном возрасте, он был рукоположен в священнический сан (впоследствии он принял схиму, вернув прежнее имя). Известность о его духовных подвигах широко распространилась по всему краю.

К преподобному Иову начали приходить вельможи, просившие духовного окормления. Он стал пользоваться особым доверием и покровительством известного защитника Православия на Волыни князя Константина Острожского. Князь Константин обратился к игумену Угорницкого монастыря с лыни была книгоиздательская литературная деятельность просьбой отпустить преподобного Иова в его княжеский Дубенский Крестный монастырь. Игумен согласился, и через некоторое время преподобный Иов был поставлен во главе Дубенской братии. В сане игумена он пробыл более двадцати лет, к этому времени относятся заключение Брестской унии

(1596 г.) и последовавшие притеснения православных. Князь Константин, под защитой которого находился преподобный Иов. имел огромное влияние на Волыни, пользовался уважением польского короля Сигизмунда III и папы римского Климента VIII. Поэтому униаты и иезуиты не решались препятствовать действиям Преподобного. Во время пребывания в Дубне Святой приступил к распространению православных книг. С этой целью он подвигнул некоторых на переводческую деятельность и переписку книг, по свидетельству Жития, преподобный Иов и сам участвовал в этом труде.

По благословению Святого в 1581-1582 гг. князь Константин издал в г. Остроге первопечатную славянскую Библию (Острожская Библия). Заботы и волнения, связанные с издательскими трудами, а также неприязнь латинян отвлекали святого Иова от монашеского делания. Поэтому он решил оставить Дубенский монастырь и около 1604 г. поселился в скромной обители неподалеку - на горе Почаевской.

Какой была эта обитель до прихода в нее преподобного Иова? Около 1240 года здесь поселились пустынножители монахи - выходцы из Киево-Печерского монастыря. Они покинули Киев, спасаясь от нашествия полчищ Батыя. В 1340 году в Почаеве совершилось чудесное явление Божией Матери в огненном столпе. До конца XVI века обитель была пустынной: иноки жили в отдельных пещерах и собирались для молитвы в небольшом храме в честь Успения Божией Матери. В 1597 году в обители появилась великая святыня - чудотворная икона Божией Матери, переданная помещицей Анной Гойской (икону подарил Гойской греческий митрополит Неофит, гостивший в ее доме).

Преподобный Иов искал в Почаевской обители безвест ности и свободы для молитвы, но иноки, вскоре почувствовавшие в пришельце духовную силу, единодушно и со слезами просили его стать их игуменом. Святой был вынужден уступить, и вскоре его трудами монастырь Почаевский упрочил свое положение и возвысился над прочими западно-русскими обителями. Он стал пользоваться материальной поддержкой местных дворян, избежавших отпадения в унию. Так, в 1649 году на средства помещиков Феодора и Евы Тамашевских в обители был построен каменный храм во имя Пресвятой Троицы, в который был передан запечатленный в камне отпечаток цельбоносной стопы Божией Матери и Ее чудотворная Почаевская икона. Икона была установлена над Царскими вратами, откуда опускалась для верующих, что совершается и доныне. Это был период расцвета монастыря, число иноков в нем сильно возросло. Но вскоре последовали бедствия. В 1607 году на обитель напали татары и, ограбив, убили одного из иноков. В 1620 году внук скончавшейся Гойской, протестант Фирлей, задумал прогнать иноков с Почаевской горы, для чего отобрал у них земельные угодья и, ворвавшись со слугами в монастырь, унес чудотворную икону. После этого дом Фирлея постигли бедствия и болезни, не прекращавшиеся до тех пор, пока икона не была возвращена в монастырь. Эти события побудили преподобного Иова к большим и скорбным трудам. В течение нескольких лет он был принужден сам ездить по судам и конторам, пока наконец тяжба с Фирлеем не решилась в пользу монастыря. В результате огромных усилий удалось вырыть на Почаевской горе колодец и тем самым дать обители воду (соседние источники были отобраны Фирлеем).

Особенно важной для укрепления Православия на Вопреподобного Иова. В начале XVII века в этом крае осталась всего одна славянская типография - Почаевская. Ее-то и использовал Преподобный в целях борьбы с иноверием. Злесь печатались книги обличительного и логматического характера, православные молитвы, послания. Долгие годы

(по 1932 г.) в Почаевском монастыре хранился труд самого Преподобного - "Книга блаженного Иова Почаевского, властною рукою его написанная", содержащая до 80-ти бесед, поучений, проповедей, а также выписки из святоотеческих аскетических и полемических сочинений (издана в 1884 году в Киеве на русском языке под названием "Пчела Почаевская"). Главной для Преподобного была борьба с католиками и протестантскими сектами, особенно социнианской, проповедующей монотеизм в иудаистской форме. Социниане ставили Моисеевы книги выше Евангелия, отрицали догматы о Святой Троице, Божестве Иисуса Христа, Приснодевстве Марии. Именно поэтому в книге преподобного Иова эти заблуждения рассмотрены особенно подробно. Преподобный присутствовал на Киевском Соборе 1628 года, состоявшемся в связи с возвращением в Православие отпавшего в унию архиепископа Мелетия Смотрицкого. Преподобный Иов писал соборное определение, свидетельствующее о верности Восточному Православию.

Вместе с этими трудами проходила и незримая молитвенная жизнь Святого. В Почаевской Лавре до сих пор сохраняется пещера, где в течение нескольких суток стоял на молитве преподобный Иов. В одну из ночей во время молитвы Святого свидетели видели необычайный свет, озаривший пещеру. Кроме молитвы и богомыслия Преподобный занимался физическим трудом. Он работал в монастырском саду, при его участии были вырыты два пруда вблизи обители. В период военных действий Богдана Хмельницкого против Речи Посполитой преподобный Иов давал многим людям убежище в своем монастыре. Известно также, что Преподобного избрали своим духовником многие влиятельные люди того времени. Вплоть до 1649 года игуменствовал преподобный Иов, он назначил себе преемника лишь в 98-летнем возрасте, но и после того участвовал в важнейших делах обители. 21 октября 1651 года Святой получил откровение о своей близкой кончине. 28 октября/10 ноября он, совершив Божественную Литургию, мирно отошел ко Господу.

Преподобный Иов был погребен близ пещеры, где подвизался. Над его могилой часто видели чудесное сияние. Через семь лет после кончины святой Иов трижды явился во сне митрополиту Киевскому Дионисию (Балабану) и известил о том, что пришло время открыть его святые мощи.

28 августа/10 сентября 1659 года нетленные останки преподобного Иова были перенесены в храм Живоначальной Троицы. От них произошло много чудес, например, получил исцеление смертельно больной Досифей, описатель Жития Святого. В 1675 году по молитве преподобного Иова Матерь Божия спасла Почаевскую обитель от осадивших ее татар и турок. Пресвятая Богородица явилась над Почаевской горой вместе со святым Иовом; стрелы, направляемые в Нее врагами, возвращались назад и поражали тех, кто их пускал. От ужаса перед чудом мусульмане бежали.

В начале XVIII века Почаевская обитель отошла к униатам. Но чудеса исцеления от мощей преподобного Иова не прекращались. Униаты уверовали в святость Преподобного, составили ему службу с акафистом и стали просить папу римского канонизировать его. Но папа отказал им по причине ревности Святого о Православии.

В 1831 году Почаевская обитель вновь вернулась в ведение Русской Православной Церкви. Чудесные исцеления от мощей преподобного Иова побудили Святейший Синод вторично открыть их, что и было совершено 28 августа/10 сентября 1833 года. В 1858 году на месте пещерной церкви был устроен новый храм во имя преподобного Иова.

Память преподобного Иова Почаевского празднуется также 28 октября/10 ноября.

"Жития Русских Святых"

# ПОЛОЖЕНИЕ ЧЕСТНОГО ПОЯСА ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ

Положение честного пояса Пресвятой Бо-(395-408). До этого великая святыня, вверенная апостолу Фоме Самой Божией Матерью, после Ее Успения преемственно хранилась в Иерусалиме у благочестивых христиан. Через много лет, в царствование императора Льва Мудрого (886-911), от пояса Божией Матери ного положения честного пояса был установсовершилось чудо исцеления его супруги Зои, страдавшей от нечистого духа. Императрице было видение, что она будет исцелена от недуга, когда на нее возложат пояс Матери Божи- педском монастыре и в Трирском монастыре ей. Император обратился с просьбой к Патриарху. Патриарх снял печать и открыл ковчег, в котором хранилась святыня: пояс Матери Бо-

городицы в константинопольском Влахер- денным от времени. Патриарх возложил пояс нском храме было при императоре Аркадии на больную императрицу, и она тотчас освободилась от своего недуга. Был отслужен торжественный благодарственный молебен Пресвятой Богородице, а честной пояс положили обратно в ковчес и запечатали печатью

> В память происшедшего чуда и двукратлен праздник Положения честного пояса Пресвятой Богородицы. Частицы святого пояса Богоматери находятся в Афонском Вато-

> > "Святыни Православия"



## ПЕРЕНЕСЕНИЕ МОЩЕЙ СВЯТИТЕЛЯ ПЕТРА, МИТРОПОЛИТА МОСКОВСКОГО

скончался 21 декабря/З января 1326 года и был погребен в приготовленной им самим гробнице в стене Успенского собора Московского Кремля, с левой стороны жертвенника. В 1472 году древний Успенский собор, к тому времени обветшавший, стали перестраивать. В присутствии митрополита Московского Филиппа I (1464-1473) и нескольких епископов 14 июня разобрали надгробие Святителя и увидели нетленные мощи, лежавшие открыто и сиявшие небесной славой. Оказалось, что в 1382 году во время пожара при напалении на Москву полчиш хана Тохтамыша огонь проник в гробницу Святителя и уничтожил гроб Святого. Тело же осталось невредимым. Честные мощи святителя Петра были переложены в новую каменную гробницу. Тогда же собор епископов установил праздник перенесению мощей святителя Петра 1 июля.

Через два года строившийся храм обрушился, мощи Святителя были засыпаны, но не повредились. Великий князь московский Иоанн III вызвал из Италии выдающегося зодчего Аристотеля Фиоравенти, под руководством которого 17 апреля 1475 года был заложен новый Успенский собор. Мощи святителя Петра были на время поставлены в храме во имя преподобного Иоанна Лествичника (по другим источникам, под Ивановскую колокольню). 12 августа 1479 года новый Успенский собор был освящен. 24 августа честные мощи святителя Петра митрополитом Геронтием (1473-1489) с епископами, великим князем Иоанном Васильевичем (1440-1505) и его сыном Иоанном (1458-1490) были торжественно перенесены в новый собор и поставлены на прежнем месте. В этот день было установлено празднование в честь перенесения мощей святителя Петра, Московского и всея России чудотворца (прежнее празднование 1 июля было отменено).

От святителя Петра сохранилось три послания. Первое к священникам с увещанием достойно проходить пастырское служение, усердно пасти духовных чад. Оно заканчивается изложением церковного законоположения о вдовых священниках: с целью ограждения их от нарекания и соблазнов им предлагалось поселяться в монастырях, а дети должны были определяться на воспитание и обучение в монастырские школы. Во втором послании Святитель призы-

Святитель Петр, митрополит Московский и всея России, вает священников быть истинными пастырями, а не наемниками, заботиться об украшении себя христианскими и пастырскими добродетелями. В третьем послании святитель Петр снова дает наставления священникам об их пастырских обязанностях, а мирян увещевает исполнять заповеди Христовы.

> Выдающаяся церковно-государственная деятельность святителя Петра уже современникам давала основание сравнивать его со святителями Василием Великим. Григорием Богословом и Иоанном Златоустым. Главный подвиг святителя Петра - борьба за елинство Русского госуларства и благословение Москвы как собирательницы Русской земли.

### Тропарь

Наста днесь всечестный праздник пренесения честных мощей твоих, святителю Петре, веселя изрядно твое стадо, и верное отечество, и люди, о нихже не оскудевай, моляся Христу Богу, еже от Него дарованней ти пастве сохранитися от враг ненаветованней и спастися душам нашим.

### Кондак

Яко врача преизрядна и источника чудесем обильна, днесь сошедшеся любовию, духовная твоя чада, и пренесение честных мощей твоих, архиерею Петре, молим тя: моли Христа Бога даровати честным твоим пренесением верному воинству нашему на враги победительная, да твоими к Богу молитвами находящих зол избавльшеся, радостною душею и веселием сердца благодарная ти воспоем, глаголюще: радуйся, отче Петре, архиереев и всея Российския земли удобрение.

### Молитва

О великий святителю, преславный чудотворче, Российския Церкве первопрестольниче, града Москвы хранителю и о всех нас усердный молитвенниче, отче наш Петре! К тебе смиренно припадаем и молимся: простри руце твои ко Господу Богу и помолися за ны, грешныя и недостойныя рабы Его, да пробавит нам милость Свою и низпослет нам вся благопотребная к временному житию и вечному спасению нашему, дары благости Его, наипаче же да оградит нас миром, братолюбием, благочестием от всех искушений



врага диавола и дарует нам быти верным чадом твоим, не по имени токмо, но и всем житием нашим. Молим тя, святителю Христов, сохрани предстательством твоим небесным град Москву и люди ея. Ей, угодниче Божий! Услыши нас благоутробно и буди всем нам помощник и заступник во всяких бедах и напастех, не забуди нас и в час кончины нашея, егда наипаче твоего заступления потребуем, да при помощи молитв твоих святых, сподобимся и мы, грешнии, кончину благую получити и Царство Небесное унаследити, славяще дивнаго во святых Своих Бога нашего, Отца, и Сына, и Святаго Духа. Аминь.

"Жития Русских Святых"



На жизни вспоминаемого ныне благоверного князя Даниила исполнились слова Владыки Христа, Который сказал, что "Царство Небесное силою берется и употребляющие усилия восхищают его" (Мф. 11, 12). До сих пор Царство Небесное приобретается усилиями, и наследуют его те, кто много потрудился в жизни ради спасения.

Но как же, скажете вы, исполнил князь заповедь Христову, как в жизни своей прилагал усилия к этому? Если посмотрим мы, как он стремился выполнить заповеди; если возьмем первую заповедь о блаженстве ниших духом. то есть смиренных, - о кротости, о плаче покаянном, об алкании правды, - то увидим, что ради исполнения их святой Даниил всю жизнь провел в усилиях; она полна была трудов и скорбей. От Бога зависит спасение человека. Бог Сам, как говорил блаженный Павел, располагает спасение так: Он призывает человека прежде всего словом или событиями жизни, действует на сердце человека: и когда человек услышит о Боге, увидит жизнь свою, когда познает цену жизни, разберется, то у него появляется жажда спасения - он уже в дело претворяет то, о чем раньше думал, а тут уже и Господь на помощь приходит, помогает человеку в трудах его. И если мы посмотрим, как слагалась жизнь князя Даниила, как он с помощью Бога слова и события жизни обращал в живое дело, как

## ТРУДАМИ И УСИЛИЯМИ КНЯЗЯ ДАНИ

он приобретал смирение, кротость и плач, как алкал ния нет. А если человек не кается, не плачет, он горд. Поэтоправды, то жизнь его представится нам в таком виде.

Князь Даниил остался двухлетним ребенком после смерти своего отца, князя Александра Невского. Надо сказать, что благоверный князь Даниил был сыном от второго брака. Вторая жена [Александра Невского] причтена к лику Святых, как и первая его супруга и дочь их Евдокия, - они все почивают в кафедральном соборе, вся семья, кроме сыновей Дмитрия и Андрея, всю жизнь проведших в междоусобных войнах. Рано оставшись сиротой, Даниил, испытывая все тяжести жизни, усилиями приобретал смирение. Он рано осознал непрочность жизни, познал цену всей пышности, богатства и славы и рано проникся мыслью, что жизнь сама по себе не имеет ценности, что прежде всего нужно созидать богатство духовное. И ради этого он, когда возрос, довольствовался одним маленьким городком Москвой, который достался ему после отца. В то время как братья его проводили жизнь во вражде, стремясь увеличить свои владения и возвыситься перед другими, Даниил не расширял своих владений, не хотел славы и смиренно правил в своем маленьком городке. А Господь, смотрите, как возвысил его, как вырос его город, и, хотя теперь и не признают его верховенства, он до сих пор духовный господин города, его правитель, ибо исполняются слова Христа, что Он смиренных возвышает. Затем посмотрите, как приобретал Даниил плач о грехах. Он княжеские пышные одежды променял на монашескую мантию, как пелось вчера: "Одел себя плащаницею погребальною".

Человек истинно смиряет себя, когда все в жизни принимает с благодарением. Также нужно приобретать нам и кротость. Для этого всепрощение обид нужно нам, укорение себя, когда мы просим прощения. Мы, когда просим прощения, поклонимся только, а часто в этом поклоне нет искреннего прошения. Но нужно не только внешнее соблюдать, а необходимо в сердце уколоть себя: "Я виноват, я дерзкий", - и никого не винить. Если не сейчас, то раньше был виноват; ясно осознать себя виноватым, тогда и прошение будет искренним и в душе будет зарождаться чувство кротости, а Бог за эти усилия пошлет нам дух истинного незлобия. Тогда ко всем будет уважение, кроткое, доброе отношение, во всяком человеке увидишь брата, почувствуешь, что жестоко обижать его, и не будешь обижать.

Потом надобно нам стяжать плач о грехах своих. Для этого не должно осуждать других. Ведь обычно мы осуждаем только других. По слову Макария Оптинского, глаза у нас завалены бревнами, а когда человек других осуждает, значит, он себя ставит выше, у такого человека и сокруше-

му, чтобы нам стяжать плач покаяния, необходимо приобрести неосуждение, как бы ни было это тяжело. А для этого нужно помнить жизнь свою, какая она грешная, помнить, как мы оскорбляем Господа своего; от этого будет рождаться в душе дух истинного сокрушения, дух плача - душа заплачет, закричит о помощи, о помиловании. Апостол Петр какой был столп веры, а всегда плакал. Почему? Да потому, что живую жизнь свою постоянно имел пред очами и всегда помнил о ней. Так и нам нужно поступать - не других осуждать, а на себя смотреть, и, когда мы будем видеть собственную бездну грехов, тогда у нас появится сокрушение, тогда мы будем с плачем обращаться ко Господу и просить Его о прощении.

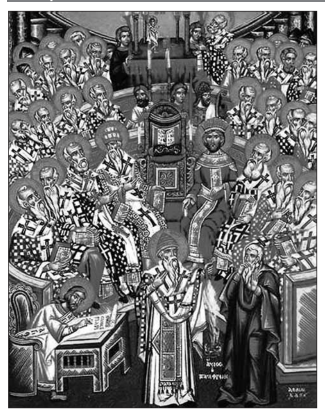
И, наконец, нужно нам алкать и жаждать правды, а для этого нужны также усилия. Вот хотя бы, когда молимся, трудно нам, а нужно заставить себя, чтобы как-нибудь обогатить душу свою, как-нибудь привлечь ее к Источнику Сил и Света. И на первое время нужно хотя бы внешнее соблюдать - поклоны положить, а потом Господь, видя желание человека, подаст и дух молитвы и благодатью Своею подействует на душу. Или о вере в Промысл Божий. Нужно надеяться всегда только на Бога. Положим, человек говорит: "Я поищу побольше друзей, они мне помогут в черный день" но это не так - никто не поможет человеку в горе, забудут, охладеют друзья. А вот если человек станет другом Господа, как и Он сказал: "Вы друзи мои" (Ин. 15, 14), если он будет ко Господу прибегать и Господу все открывать - тогда человек не останется одиноким, и Бог всегда будет ему помощником, другом неизменным. И тогда душа будет насыщаться нетленным богатством благодати, пищей Христа, ибо Бог сказал Сам, что насытятся все алчущие правды.

Так что должны мы делать, чтобы наследовать Царство Небесное? Чтобы стяжать смирение, нужно скорби принимать с благодарением; чтобы стяжать кротость, нужно укорять себя в обидах и, хотя не виноваты, первыми просить прощения! Чтобы иметь плач, нужно не судить других и чтобы искать правду, надобно потрудиться в молитве, сначала принося даже внешнее Господу - поклоны, правила.

Потрудимся же, пока есть еще силы, пока не захлопнулась перед нами гробовая крышка, потому что ничто уж тогда не поможет человеку, когда бездыханным будет лежать в земле. Будем трудиться - и Господь примет нас, ибо и над нами тогда исполнятся слова Христа, что "Царство Небесное силою берется и только употребляющие усилия восхищают его". Аминь

Епископ Вениамин (Милов)

# LEPKORNOE NOROZETYE



Всея твари Содетелю, времена и лета во Своей власти положивый, благослови венец лета благости Твоея. Господи...

Тропарь Новолетию

По уставу Святой Православной Церкви ныне начинается новый церковный год. И Церковь Божия призывает нас перед началом сего нового года вознести свои усердные молитвы к Творцу и Промыслителю мира, Господу Богу, да благословит Он, Всеблагой, наши добрые начинания в наступающем лете.

Христианин всякий момент своей жизни освящает молитвой к Богу. Вот рождается новый человек, и христианин спешит подвести младенца под Божие благословение: от царства тьмы и сатаны к Царству света и Христа Бога, коего приобщается младенец в Таинстве Крещения. А в Таинстве Миропомазания ему подаются благодатные силы для его духовного роста. Пройдет младенчество, отрочество, наступает юность. Открывается новая полоса жизни человека супружеская, и опять к Богу обращается христианин, и Господь через Своего служителя в Таинстве Брака благословляет единение мужа и жены, связуя их союзом любви во образ духовного единения Христа Богочеловека с Церковью. Кончилась суетная жизнь земная, пришла смерть для христианина, и о нем опять молятся Богу, да простит Судия Праведный все грехи умершего, вольные и невольные, дарует ему блаженство вечное в жизни загробной.

И не только эти главные моменты жизни, а и самые обыкновенные, простые и частные, соединяет христианин с молитвой к Богу. Ранним утром после сна молит он Господа об успехе дел своих, а вечером, отходя ко сну, просит о мирном покое. И каждый шаг, можно сказать, добрый христианин предваряет молитвой. Так для христианина Господь Бог является центром всей его жизни.

Совсем другие речи слышатся часто теперь. Зачем нам Бог? Почему Его мы должны призывать в своих делах? Мы без Бога можем свободно обойтись. Вера в Бога не только не нужна, она вредна, потому что затемняет человеческий ум. Мы устроим жизнь свою без Бога.

мировоззрения, и для нас станет ясно, кто прав - верующий или атеист. Для того чтобы жизнь наша внешне протекала нормально, необходимо подвести под нее твердые устои. Как объясняет неверующий появление земли, на которой мы живем, и вообще всего мира? По его суждению, весь мир со всей его красотой и целесообразностью - явление чисто случайное. Вот опора всех явлений для атеиста - простой неразумный случай. И на этом фундаменте он строит всю свою жизнь! Скажи мне, несчастный друг, почему ты спокойно спишь, уверен ли ты в том, что встанешь здоровым и невредимым? Ведь сегодня же простой случай может столкнуть землю с другими планетами, и ты вместе с землею погибнешь. Как можешь ты устраивать свои предприятия. строить новые здания, думать о будущем своих детей, когда во всякую минуту может произойти катастрофа? И конечно, если бы прав был неверующий, отрицающий Личность Бога, то вся жизнь мировая, вся культура человеческая не имела бы под собою прочного фундамента, - разве случай есть основание?

Но неверие совершенно неправо. Жизнь людей и весь мир имеет твердое основание: всю вселенную держит Бог, благой, премудрый, всемогущий, Отец любвеобильнейший. Это Он создал весь мир, заботится обо всех, всему ста-

вит меру и предел. Без воли Божией не совершаются не только великие дела, но и волос с нашей головы не падает без Него. Он - Кормчий всего мира. Вот непоколебимое, прочное основание всей жизни христианина. Не слепой случай, а личный всесовершеннейший Бог правит всем миром. И на этом фундаменте построена вся наша жизнь: трудимся, заботимся, устраиваем всякие большие предприятия, отдавшись на волю всеблагого Отца нашего Небесного.

А как неверие определяет смысл человеческой жизни, в чем оно видит счастье человека? Неверие в лице лучших своих представителей смысл жизни полагает в материальной помощи людям. Идеалом неверия является устройство только здешней, земной жизни. Дать людям сытую, привольную жизнь со всеми греховными наслаждениями - вот единственный круг деятельности неверующего. Но почему так? Потому, что только в радостях земли атеист видит счастье человечества, и ни в чем другом. Других радостей - идеальных - он не знает, он их не хочет знать и упорно отрицает.

Конечно, оказывать материальную помощь людям - дело доброе, и христианин тоже к сему призывается. Горе тем, кто только о себе думает, горе всем богатым, пресыщенным (Лк. 6, 24-25), кто свои богатства тратит только на себя. И на Страшном Суде Господь потребует от христиан отчета в делании добра (Мф. 25). Но разве только в материальной помощи нуждается человек? Не хлебом одним будет жить человек, но всяким словом, исходящим из уст Божиих (Мф. 4, 4). Можно иметь в своем распоряжении все радости земли и чувствовать уныние и тоску. Таков был ветхозаветный Соломон, который говорит о себе: "Чего бы глаза мои ни пожелали, я не отказывал им, не возбранял сердцу моему никакого веселья... и вот, все - суета и томление духа, и нет от них пользы под солнцем!" (Еккл. 2, 10-11).

У одного нашего писателя есть рассказ о том, как молодой, богатый, цветущий здоровьем, образованный человек кончает жизнь самоубийством, потому что не видит перед собой цели жизни. Признавая только материальное, неверующие люди совершенно зачеркивают великий и прекрасный мир духовный, где только и есть истинное счастье людей. Христианские идеи любви к Богу, к ближним, к врагам даже кажутся странными для неверующих людей: как можно любить своего врага - ему нужно мстить! Добродетели христианские - смирение, кротость, целомудрие - смешнь для атеистов, которые проповедуют радость, наслаждение, насилие, жизнь греховную. Молитвы наши, посты, коленопреклонение перед Богом - явления совершенно непонятные им. А между тем все эти христианские добродетели вносят светлый и радостный мир, который совершенно недоступен неверующему и которого не может дать никакое земное сокровище. Да, неверие закрывает для себя настоящее, истинное счастье, которое дает вера в Бога.

Есть моменты в жизни, когда неверие особенно безсильно. Вот у матери умирает единственный сын, ее опора отрада, надежда. И когда бедная мать пойдет к человеку неверующему за утешением, что он ей скажет? Он пожмет плечами и ответит: "Я ничем не могу тебе помочь. Твой сын навеки умер". - "Как?! - спросит в отчаянии мать. - Я никог да не увижу моего сына?" - "Да, не увидишь. От твоего сына остался ком земли и больше ничего. Никакой души и загробной жизни нет: все это выдумки". Вдумайтесь в тот ужас, отчаяние, в какое ввергает людей неверие. По неверию, мы никогда, никогда уже не увидим дорогих лиц родителей, родных, знакомых, друзей. Но, к счастью, неверие неправо. Когда плачущая и скорбная мать придет к православному пастырю со своим тяжким горем, он ей скажет: "Не плачь сын твой телом умер, но жив он. Тело его разложилось, но душа безсмертна. И настанет час, после Страшного Суда, когда тело соединится с душой, и будет он жить вечно с тобой. И ты вновь увидишь своего сына и будешь с ним радоваться, лишь бы только он не потерял веры в Бога..." Таково светлое учение христианской веры. И это не иллюзия, не миф, а реальность, ибо интуитивно мы чувствуем всегда, особенно во время молитвы, близость к нам умерших наших дорогих лиц.

Много еще и другого можно было бы сказать о двух жизнях: жизни без Бога и жизни по Богу. Но и сего достаточно для нас, и ясно, что вера в Бога не только нужна, но она необходима для людей, что без Бога жить человеку нельзя: неверие не дает жизни нашей устойчивости, не указывает смысла жизни, не дает утешения перед могилой. Неверие влечет за собой узость горизонтов, постоянную тревогу и уныние, безпросветное душевное уныние! Кто гасит веру в Бога, тот уничтожает единственное надежное счастье для бедных людей, тот вносит всюду мрак и холод. Но не погасит неверие света веры: "свет во тьме светит, и тьма не объяла его" (Ин. 1, 5).

Призовем же Господа Бога во все моменты нашей жизни: и личной, семейной, и общественной, и мировой - и будем ходить во свете Божиих заповедей и в наступившем новом церковном году, и во все дни нашей жизни. И будет нам радость и в жизни земной, и вечное блаженство в жизни загробной. Аминь.

Священномученик Онуфрий (Гагалюк)

### ЧУДО АРХИСТРАТИГА МИХАИЛА В ХОНЕХ



Событие, связанное с чудесным покровительством Архистратига Михаила, произошло в IV веке. Житель города Лаодикии в память об исцелении дочери построил в Колоссах, возле целебного источника, храм в честь Архангела Михаила. При храме жил пономарь Архип, примером своей богоугодной жизни и проповедью о Христе многих обративший к истинной вере. Язычники в своем озлоблении на христиан вообще, а в особенности на Архипа, задумали одновременно уничтожить храм и верного служителя Христова: два стремительно текущих с горы потока они пытались запрудить и направить массы воды на храм. Святой Архип усердно молился Архистратигу Божию о предотвращении бедствия, и чудесно явившийся у храма Архангел ударил огненным копьем в склон горы. Образовалась глубокая расселина, и вода, пройдя подземным руслом, вырвалась наружу ниже храма, нимало не повредив его. Увидев такое чудо, язычники в страхе бежали. Место, где совершилось чудо, получило название Хоны, т.е. "расселина". Избавленный от смерти Архип неотлучно оставался при храме и мирно скончался в старости; похоронили его в Хонех близ храма, где он удостоился быть свидетелем преславного чуда Архангела.

Наиболее древней русской иконой считается образ "Чудо в Хонех", написанный на оборотной стороне иконы Богоматери Грузинской (Иерусалимской) - выносной иконы XV века, принадлежащей ныне Третьяковской галерее. Прообразом этого произведения является икона "Чудо в Хонех" из афонского монастыря Хиландар, находящаяся ныне в Национальном музее в г. Белграде.

Уже в IV веке почитание Архангела Михаила было распространено не только в Малой Азии, но и в Константинополе. Византийские императоры видели в Небесных чинов наставнике и служителе славы Божественной Архистратиге Михаиле как своего военного покровителя, так и защитника Константинополя от неверных. Тогда в самом городе и его окрестностях в разное время существовало до 40 церквей, построенных в честь Архангела Михаила, причем в однои только столице их нас читывалось более пятнадцати. Но особым почитанием пользовался Архангел Михаил на Руси: множество монастырей и храмов сооружены в его честь как на юге, так и на севере страны в XI-XIV веках.

Каменный соборный храм в честь Чуда Архистратига Михаила в Хонех был выстроен в Архангело-Михайловском Алексиевском Чудовом монастыре московского Кремля. Основал его в 1365 году митрополит Алексий на месте ханского конюшенного двора, подаренного святителю ханом Джанибеком в знак благодарности за чудесное исцеление от слепоты и беснования жены хана Тайдулы. Чудов монастырь был центром духовно-научного просвещения в России: здесь было учреждено греко-латинское училище, многие иноки Чудова монастыря занимались переводом книг Священного Писания на славянский язык, здесь производилось и исправление церковных богослужебных книг по греческим подлинникам.

Собор был разрушен в ночь на 17 декабря 1929 года, часть сокровищ Чудова монастыря поступила в Государственный исторический музей, фрагменты фресок и несколько икон попали в Третьяковскую галерею.

"Святыни Православия"

# BOCKPECHBIE EBAHLEJIBCKNE 4



Во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа!

"Сказываю вам, что отнимется от вас Царствие Божие и дано будет народу, приносящему плоды его" (Мф. 21, 43).

Дорогие братия и сестры! Сказать гордым фарисеям и книжникам, в присутствии множества народа, что мытари и грешники раньше их войдут в Царствие Божие, значило поразить их, как громом. Теперь стоило Спасителю сказать народу еще одно слово - сказать прямо, что Он есть обетованный Мессия, что их вожди не стоят доверия, - и судьба этих слепых вождей была бы решена: народ заставил бы силою уступить власть Иисусу Христу. Но Господь заставил их выслушать еще одну, горькую для них притчу, в которой раскрыл всю историю Божия промышления о народе иудейском и Божия долготерпения о вождях его, которую мы слышали сегодня в евангельском чтении.

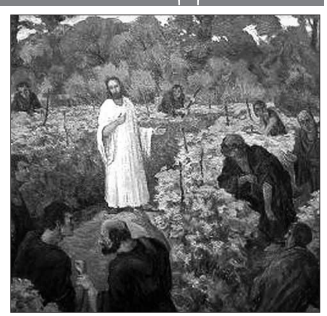
Один человек насадил виноградник, устроил все для производства вина и, отдав его в аренду виноградарям, отлучился. Пришло время, и он послал своих слуг, чтобы получить плоды. Виноградари учинили смертную расправу над посланными: схватив слуг его, иного прибили, иного убили, а иного побили камнями. Несмотря на такую возмутительную несправедливость и злобу, долготерпеливый хозяин опять послал других слуг, больше прежнего, и с ними поступили также. И сколько раз ни посылал хозяин слуг своих, злые виноградари не хотели его знать и чинили над посланными дикую расправу. Казалось, время уже было произвести праведный суд над злыми виноградарями, но домовладыка был чрезвычайно добр. "Что мне делать? - размышлял он и пришел к такой мысли: - Хотя злые люди и надругались над рабами, но, возможно, окажут уважение моему сыну". Наконец, послал он к ним своего сына, возлюбленного, единородного, говоря: "Постыдятся сына моего. Не может быть, чтобы их злоба дошла до того, что они и сына моего не послушают". Сын пошел, но виноградари, увидев сына его, сказали друг другу: "Это единственный наследник, будущий владелец всего виноградника, пойдем, убьем его и завладеем наследством его". И, схватив его, вывели вон из виноградника и убили. Но хозяин не всегда будет находиться в отлучке, он, конечно, возвратится. "Итак, когда придет хозяин виноградника, что сделает он с этими виноградарями?" - заключил Свою притчу Иисус Христос. Говорят Ему: "злодеев сих предаст злой смерти, а виноградник отдаст другим виноградарям, которые будут отдавать плоды во времена свои. Иисус говорит им: Неужели вы никогда не читали в Писании: камень, кото-

рый отвергли строители, тот самый сделался главою угла? Это от Господа, и есть дивно в очах наших. А вы, за ваше ожесточение, за неверие, сами будете отвержены. Потому сказываю вам, что отнимется от вас Царство Божие", которого вы так желаете, но в чем оно - не хотите понять, "и дано будет народу, приносящему плоды его".

Под виноградником Церковь разумеет богоизбранный народ; точило, приготовленное для делания вина - ветхозаветная Церковь; злые виноградари - это старейшины, книжники и фарисеи. Господь призвал народ, поставил для него руководителей, которые должны были возделывать Его духовный виноград и умножать его плоды во славу Отца Небесного. Он много раз посылал к ним Пророков, которые, обличая их грехи и пороки, призывали к покаянию, чистоте и правде. Пророков не хотели слушать, их гнали, побивали камнями, убивали. Наконец, послан был Сын Единородный Отца Небесного, Спаситель, Мессия, Которого веками с нетерпением ждали, но Которого не восприняли, возненавидели, вывели из Иерусалима и убили - распяли.

Из притчи Христовой само собою следовало, что Он -Мессия; мало того - Он знает все, что у них на сердце, знает, что они Ему готовят, и Он добровольно пойдет на смерть. Если бы они хотели послушать голоса своей совести, она сказала бы им, что Иисус есть не Кто иной, как Сын Бога Живого - истинный Мессия Христос. Но они не хотели этого знать и шли на явную гибель. И камень упал на них всею своею тяжестью. Через сорок лет после Вознесения Христова Иерусалим был разрушен, страшные бедствия обрушились на Иудею, сотни тысяч иудеев погибли и миллион попал в плен. Царство иудейское перестало существовать. Поистине тогда сбылись слова притчи Христовой: "злодеев сих предаст злой смерти, а виноградник отдаст другим виноградарям" - Апостолам Своим.

Так отнято от неверующих иудеев Царствие Божие и дано народу, приносящему плоды его. Этот народ - мы, христиане; мы - новый виноградник, насажденный от Самого Господа, по слову Его: "Я есмь Лоза, а вы ветви" (Ин. 15, 5). Мы - сыны нового Израиля, нам теперь усвоены еще большие достоинства и преимущества, чем у Израиля древнего. Мы, по словам Апостола, "род избранный, царственное священство... люди, взятые в удел" (1 Пет. 2, 9); "мы - наследники Божии, сонаследники же Христу" (Рим. 8, 17); "мы - храм Божий, и Дух Божий живет" в нас (1 Кор. 3, 16). Нам даны все средства к тому, чтобы мы могли приносить добрые плоды. Святая Церковь - "столп и утверждение истины" (1 Тим. 3, 15) - есть наша ограда. Животворящая кровь Иисуса



Христа и благодать Святого Духа, как из точила, подаются в Церкви для душ жаждущих и алчущих правды. Для приношения добрых плодов веры - дел благих Господь поручил нас делателям - пастырям и учителям, призванным "к совершению святых, на дело служения" (Еф. 4, 12).

Так, дорогие братия и сестры, все нам дано, чтобы мы могли жить свято и целомудренно, отверглись нечестия и мирских похотей, как свойственно сынам нового благодатного царства. Но все эти достоинства и преимущества принадлежат только тем из нас, которые живут достойно своего высокого звания. Если же мы только одним именем отличаемся от жестоковыйных иудеев, если только одними устами исповедуем Христа, а сердцем и делами далеки от Него; если, будучи искуплены крестною смертью Спасителя, вторично распинаем Его своими грехами и неблагодарностью, то не только все осуждения и клятвы, произнесенные Богом на ожесточенных иудеев, падут на нас, но постигнет нас участь еще более горькая.

Поэтому, внимая учению Христа Спасителя, дорогие братия и сестры, будем стараться быть более внимательными к своей духовной жизни; станем же покаянием, усердной молитвой, делами милосердия, любви, сострадания и всепрощением созидать наше спасение. Аминь.

Архимандрит Илия (Рейзмир)



Вдумаемся несколько минут в притчу, которую мы слышали сегодня. Некий человек пригласил самых своих, видимо, близких людей на пир, то есть разделить с ним его радость, вместе с ним побыть в радости его. И эти приглашенные один за другим отказались. У каждого была своя причина: один купил клочок земли, крепко осел на этой земле, овладел ею, стал хозяином, и не было у него времени и охоты разделить чужую радость - у него была своя. Другой человек купил пять пар волов, ему надо было работать, у него была задача в жизни, ему некогда было погружаться в радость другого человека, быть бездельным в чужой радости, когда у него было дело земное, своим, чтобы так открылась, наша душа, что дело Божие свое творчество. Третий женился; он нашел свою радость, и стало бы нашим делом и чтобы мы могли забыть свои попотому не до чужой радости ему было. Все отвернулись от делки для большого дела Божия. своего друга потому, что они нашли нечто, занимавшее их больше дружбы, больше любви, больше верности.

Не такова ли наша судьба? Зовет нас Господь разделить с Ним жизнь, Его жизнь, разделить с Ним вечную, небесную жизнь и, значит, и вечную радость. И мы говорим: "Да, Господи, придем, но придем тогда, когда нечего нам будет делать на земле, а пока есть клок земли, к которому можно прилипнуть сердцем, пока есть дело, которым можно увлечься и опьянеть, пока есть своя радость, пусть маленькая, но своя, - до Твоей, Господи, радости дела нет. Придет время, когда отойдут от нас эти радости, может быть, тогда вспомним о том, что Ты нас приглашал к Себе; может быть, когда своего не будет, поживимся чужим, Твоим..."

Разве не так мы живем? Каждый к чему-то сердцем прилип, каждый чем-то увлекся до опьянения, каждый ищет своей радости - а жизнь течет, и Господь пришел на эту землю и открыл нам Свою радость. Он пришел на эту землю и всю ее так полюбил, что если мы с Ним были бы, она вся была бы наша. Но не собственнически, не так, как хозяин переживает обладание землей, а как художник видит красоту и, свободный от обладания, ликует об этой красоте.

Господь вошел в жизнь, и творит дело, и зовет нас стать участниками этого дела, дела преображения жизни, преоб-

ражения мира, превращения земли в Царство Небесное; но это требует большого сердца и широко раскрытой любви; это требует, чтобы не только свое, но и чужое дело считать

И у каждого из нас сердце раскрывается любовью к кому-нибудь, а Господь нам говорит: "Твое сердце слишком узко, слишком узко сердце твое, открой его шире, полюби любимых и нелюбимых, полюби своих, но также и чужих, полюби жертвенной любовью, способной себя забыть..." Но этого-то ни мы, ни люди, описанные в притче, не умеем сделать: именно себя забыть не умеем, и ждем, чтобы нас забыла земная радость для того, чтобы вспомнить о радости Небесной. И проходит жизнь, и проходим мы мимо жизни потому что мы могли бы и теперь этой жизнью жить. Господь нам говорит: "Ищите прежде всего Царство Небесное", но Он не прибавляет: "А другое все будет у вас отнято"; наоборот, Он говорит: "Все остальное приложится к тому..."

Неужели мы не можем понять, что Господь пришел на землю, чтобы дать нам жизнь, и жизнь с избытком, чтобы вся земля стала нам родная, а не только какой-то малый клочок ее, чтобы все дело, все творчество, весь путь земли стал бы нашим а не только малое-малое, что мы можем следать за короткое время земной жизни. И о том говорит Он, что любовь наша, которая охватывает столь немногих, может их удержать полностью, только если она забудет об обладании и вспомнит о безконечном просторе любви Божией. Аминь

Митрополит Сурожский Антоний



# BOCKPECHЫЕ ЕВАНГЕЛЬСКИЕ Ч

бов своих и поручил им свое имение: одному дал пять талантов, другому два, третьему один. Первый пошел, пустил свои деньги в оборот и приобрел пять талантов прибыли. То эти силы и имение употребляем на пользу ближних. Кто жиже сделал и другой и получил соразмерную талантам выгоду. Но третий, которому дан был один талант, пошел и закопал в землю серебро господина своего. Спустя несколько времени господин возвращается и требует рабов к отчету. Пришел первый и говорит: "Я получил от тебя пять талантов, вот тебе другие пять, которые я приобрел ими". Пришел второй и сказал: "Я получил от тебя два таланта, вот еще два, мною приобретенные". Довольный господин отвечал им: "Хорошо! В немногом вы были мне верны, над многим вас поставлю; внидите в радость вашего господина". Но вот пришел и третий, получивший один талант, и с видом робости и некоторого негодования доносит: "Господин мой, я знаю тебя, что ты человек расчетливый и строгий, жнешь, где не сеял, и собираешь, где не рассыпал. И потому я пошел и скрыл талант твой в земле, а теперь вынул его, и вот тебе твое". Огорченный господин отвечал: "Раб лукавый и ленивый! Надлежало бы серебро мое отдать купцам, и я, возвратясь, получил бы его с прибылью. Возьмите у него талант, сказал он слугам своим, а непотребного раба - бросьте во тьму кромешную: там будет плач и скрежет зубов. Вот вся ныне прочитанная притча. Какой же смысл заключается в ней?

Вот какой: господин, раздатель талантов, есть Бог; таланты - это способности, силы, имение: все это у нас Божие,

Один человек, отправляясь в дальний путь, призвал ра- а не свое, все это поручено нам только на время. На Страшном Суде мы дадим отчет Богу, как и на что все это употребили. Мы таланты пускаем в оборот - когда эти способности, вет для одного себя, тот закапывает свои таланты в землю. Тьма кромешная, куда брошен ленивый раб, есть тот страшный ад, где будут мучиться грешники. Вот смысл настоящей притчи

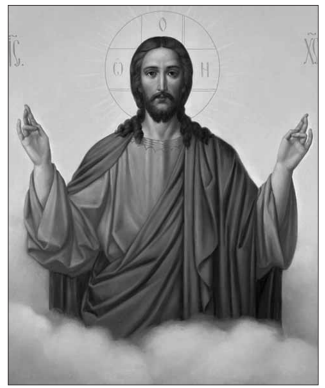
> Итак, не будем зарывать наши таланты в землю: сколько есть у нас сил, будем помогать ближним и последний талант, какой нам дан, пустим в оборот; что мы употребляем на себя, то может погибнуть, а что употребляем на других, то навечно останется нашим. Не забудьте, что Бог на Страшном Суде спросит у нас отчета именно в том, сколько мы пользы сделали нашим ближним, сколько прибыли принесли другим. Тот не спасает своей души, кто, заботясь о своем спасении, забывает ближних. Спасай других, если хочешь спасти себя; давай временное счастье ближним, если хочешь насладиться счастьем вечным; уделяй земные блага другим, если хочешь вкушать блага небесные.

> Тьма кромешная назначена тому, кто невнимателен к своим ближним; нестерпимый плач ожидает того, кто попускает плакать ближних; вечный огонь ожидает того, кто холоден к другим. И евангельский богач попал в ад именно за то, что сам пировал и веселился, а Лазарь пред вратами его лежал без всякого пособия. Нельзя отговориться тем. что мы сами мало имеем: что имеем, то и дадим для прира-



щения - не для временного, а вечного. И третий раб один только имел талант, однако же за то, что скрывал его без пользы, выброшен во тьму кромешную. "Имеяй уши слышати да слышит". Аминь

Протоиерей Родион Путятин



Во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа!

Возлюбленные во Христе братия и сестры, сегодня святое Евангелие нам преподало необходимую и важнейшую божественную истину, которую мы должны не только знать, но и осуществлять в жизни. Однажды к Спасителю подошел один законник и спрашивает Его, какая самая наибольшая заповедь в законе. Господь сказал Своих Пророков. ему, что первая и наибольшая заповедь в законе: возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим и всею ду шею твоею и всем разумением твоим... вторая же подобсих двух заповедях утверждается весь закон и пророки" (Мф. 22, 37, 39-40). Таким образом, недостаточно только знать о Боге и веровать в Бога, но необходимо Его любить всем сердцем, всей душою и всем разумением.

Любить Бога мы должны по своему человеческому долгу, по своей совести, ибо мы Богу обязаны своим бытием, своею жизнью. Любить Бога побуждает нас уже знание о нашем сотворении. Посмотрите: что заставило великого Художника сотворить нас, призвать нас к бытию, как не Его благость? Он сотворил человека очень красивым, даровав ему стройное красивое тело, сообщив ему душевные и телесные чувства, посредством которых люди понимают друг друга и имеют взаимное общение, - безконечна Божия благость и любовь к человеку. Безмерная любовь и премудрость Божия поставили человека выше всех сотворенных тварей и вручили ему право распоряжаться всем и господствовать над всею вселенною. "Господи, что есть человек, яко помниши его? или сын человечь, яко посещаеши его? Умалил еси его малым чим от ангел, славою и честию венчал еси его; и поставил еси его над делы руку Твоею, вся покорил еси под нозе его...", -

# 

одного, кажется, достаточно, чтобы расположить нас любить Бога, создавшего нас с такою премудростью, Он достоин более всех нашей любви и благодарности.

Далее, любить Бога располагает нас и знание о сотворении Богом окружающей нас природы. Для благости Божией недостаточно было, что Он сотворил нас существами совершеннейшими других, но Он для человека сотворил и прекрасный окружающий его мир. Для кого Бог сотворил светила небесные, красивые звезды, для кого сотворил землю, украсив ее многочисленными растениями и цветами, плодовыми деревьями, лесами, реками, горами, установив различные времена года? Для человека, чтобы человек через это познавал Бога, прославлял Его и блаженствовал бы здесь, на земле. Для кого Бог наполнил воздух разнообразными птицами, моря - рыбами, а землю - всевозможными зверями и животными? Для человека, которого поставил царем над всем созданным.

Наконец, любить Бога располагают нас величайшие благодеяния Божии к падшему человеку. Когда Адам пал и подвергся всяким несчастьям и бедствиям, то любовь Божия не оставила несчастного человека без утешения. Бог тотчас по падении человека обещал послать для избавления его Сына Своего, Который примирит преступника с правосудием Божиим и возвратит потерянный рай. И это обетование Бог повторял несколько раз через

Но когда размножившееся от наших прародителей племя возросло и уклонилось в нечестие, тогда І осподь изорал себе особый народ, из которого должен был родиться Спаная ей: "возлюби ближнего твоего, как самого себя; на ситель мира. Этому народу Бог являл Свою особенную милость, охраняя его от всех врагов его. Он чудесным образом избавил этот народ от рабства египетского, провел его по морю, как по суше, возвысил его пред всеми народами. Наконец родился Спаситель мира, Который ходил по земле и учил людей истинному богопознанию и богопочитанию, смирил Себя паче всех, претерпел разные муки и крестную смерть, принеся Себя в жертву за грехи наши, и Своею смертью примирил человека с Богом. По воскресении Своем Он обещал, из любви к человеку, пребывать с нами до скончания века (Мф. 28, 20) и обещал воскресить нас и упокоить в светлых обителях Своих. Им устрояются и возвышаются царства земные, Он хранил и доселе хранит Святую Свою Церковь среди всех искушений и бедствий, которыми враги христианства утесняют ее. Даже о каждом человеке со дня его рождения и до гроба Бог печется, вразумляя нас на дела Ему угодные, хранит от опасностей, предостерегает от падения, награждает за добро и наказывает за зло.

"Возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим и всею душею твоею и всем разумением твоим" - это первая и наибольшая заповедь. Никого не должно любить больше Бога - пусть это будут отец, или мать, или

восклицает святой псалмопевец Давид (Пс. 8, 5-7). Этого сын, или дочь, или жена, - потому что все это временно, всего этого можно лишиться; один только Бог вечен, Он один вечно с нами пребудет, если мы полюбим Его. Он один только может доставить нам счастье не временное, а вечное.

> И, казалось бы, люди должны платить ответною любовью на безграничную любовь Божию к нам. Но на деле получается обратное: люди настолько полюбили мир с его грехами, что о Христе и думать не хотят, не то что любить Его, добровольно отдаляют себя от Него, не хотят воздавать Ему достойной чести и поклонения. А между тем один только Христос достоин нашей сердечной и глубокой любви, и это люди узнают, когда будут умирать. Тогда все, что мы теперь любим, оставит нас, отвратится от нас, бросит нас, убежит от нас - один только Христос нас не оставит ни при смерти, ни после смерти.

> Достойны всякой жалости те люди, которые не любят Христа, Своего Творца и Искупителя, давшего жизнь всему человеческому роду. Если ты не любишь Христа, то чего ты должен ожидать тогда, когда станешь умирать, когда душу твою станут отнимать от тела твоего, когда злые духи окружат тебя, когда явишься на суд Божий? Тогда диавол овладеет тобою, и ты поневоле будешь служить ему. Он старается прельстить человека любовью к чему-либо и радуется, когда ты Христа не любишь. Не повинуется ли воле диавола пьяница, который всегда тянется к вину? Или тот, который любит деньги и ради них обижает ближнего? О, возлюби, человек, Христа всем сердцем и не люби ничего другого в мире, если хочешь, чтобы Христос любил тебя, хранил тебя и спас от всякой беды в этой жизни и от погибели в будущей жизни!

Вторая заповедь, указанная Спасителем, есть любить ближних своих, как самих себя: "возлюби ближнего твоего, как самого себя". Этою заповедью Господь предусматривает для всех счастливую жизнь на земле, подобную райской жизни. Первые христиане в точности и хранили эту заповедь Господню, когда у них, по слову Божию, было одно сердце и одна душа, ничего не считали своим и не было между ними никого нуждающегося (Деян. 4, 32, 34). Они охотно продавали себя в рабство, чтобы вызволить ближнего на свободу от оков рабства. Вспомним преподобного Серапиона, ради помощи ближнему продавшего и свое последнее Евангелие, которое всегда носил при себе как единственное сокровище.

Помолимся же, дорогие братия и сестры, ко Господу, чтобы Он помог нам в точности исполнить эти заповеди Христовы о любви к Богу и к ближним и таким образом через исполнение этих двух основных заповедей - сподобиться вечного покоя и радости в будущей вечной жизни. Аминь.

Архимандрит Кирилл (Павлов)

# FABIOABININ TAGINIEL

### протоиерей валентин амфитеатров принимал страждущих у

Валентин Амфитеатров родился 1/14 сентября 1836 года в селе Высоком Орловской губернии. Образование он получил в Орловской семинарии и Московской Духовной академии. В 1860 году, после окончания Духовной академии Валентин был рукоположен в иерея и получил назначение на приход в калужский Благовещенский храм, вскоре - уже в сане протоиерея - служил в соборе города Лихвина Калужской губернии. Позже

был смотрителем Духовного училища в Мещевске, потом - настоятелем храма Поливановской учительской семинарии в Подмосковье, с 1874 года - настоятелем Константино-Еленинской церкви Кремля, неподалеку от Спасских ворот.

О его проповедях этого периода сохранилось следующее воспоминание: "...Это такая была живая речь поучения и наставления; это такая была мольба покаяния и исправления; это такая была красота выражений и сравнений, что никакими словами невозможно было передать того великого умиления и потрясения, которое охватывало всю душу при благодатных звуках его проповеднического голоса".

В 1892 году протоиерей Валентин был переведен настоятелем в Кремлевский Архангельский собор.

Из воспоминаний Анны Зерцаловой: "Насколько много больных телесно исцелялись по молитвам отца Валентина, вызывая удивление опытных врачей, настолько же много черствых окаменелых... сердец согревались, обновлялись силой его пастырского слова и благословения... И все тихо и незаметно совершал пастырь, он избегал славы и искренне считал себя самым обыкновенным, простым человеком. Многие не понимали его, осуждали... А он ... незаметно продолжал свое великое дело: из шатких, расслабленных душ, благодаря его неустанному труду и любвеобилию, созидались крепкие христианские души, воспламененные горячей любовью ко Господу".

Почти 20 лет окормлял пастырь свою духовную дочь Анну Зерцалову, руководство старца Валентина укрепило ее веру. Анна Ивановна писала: "Это - великое богатство духа; это великая услада души; с верой и сами скорби, сами страдания кажутся малыми, ничтожными. Радость по Бозе наполняет всю душу, все существо человека, и душа рвется в вышину, прославляя и восхваляя Господа в торжественных гимнах".

По свидетельству этой духовной дочери протоиерея Валентина, в храм "стекались люди всех сословий, возрастов и состояний". Духовные чада старца Валентина по благословению духовника занимались благотворительностью. Так, княгиня Наталья Шаховская стала основательницей общины сестер милосердия "Утоли моя печали" в Лефортово. По благословению отца Валентина учителя, духовные чада его, помогали самым безнадежным ученикам. Одной из помощниц пастыря была матушка Елизавета, супруга отца Платона Воскресенского. Когда она сокрушалась, что не может помогать бедным деньгами, протоиерей Валентин сказал: "Вы не думайте, что людям можно помогать только деньгами, нет, можно облегчить жизнь другого лаской, советом, приветом".

Духовная дочь старца вдова Наталья Ширяева много "носила от батюшки милостыню нужлающимся, лома у нее был ткацкий станок, и она ткала платки и раздавала бедным духовным детям отца Валентина". Из воспоминаний Анны Зерцаловой: "Наталья Васильевна была тем человеком, который (в тридцатые годы) во время разорения могилы отца Валентина сберег батюшкин крест... Она увезла его на извозчике к себе домой и затем поставила над могилой своего сына (в Черкизово неда- им духовным чадам: "Когда умру, идите на мою могиллеко от храма святого пророка Илии)".

Имеется свидетельство, что святой Иоанн Кронштадтский отсылал приезжавших к нему москвичей со словами: "В Москве есть свой великий пастырь, отец Валентин, к нему и обращайтесь".

Среди верующих, получивших исцеление по молитвам старца Валентина, было много людей, страдавших от болезней глаз, от слепоты. (По свидетельству духовной дочери старца, отец Валентин, успокаивая страждущих, часто говорил, что берет их грех на себя. Вскоре последние, по молитвам подвижника, получали исцеление, а здоровье старца из года в год ухудшалось.) В 1902 году старец Валентин ослеп.

себя дома. За протоиереем Валентином в те годы ухаживала его младшая дочь, Вера Валентиновна. (Отец Валентин рано овдовел; когда матушка умерла, дочери Любовь и Вера были еще детьми.)

В 1905 году старец горячо молился о спасении России, в те тревожные дни прозорливый старец говорил: "Ну, это еще ничего, теперь-то мы умолим Господа, а вот придет время, когда уже и умолить нельзя будет". Позже, обращаясь к своим духовным чадам, он говорил: "Молитесь хорошенько за Государя - он Мученик, без него вся Россия погибнет".

К нему приходили и приезжали тысячи людей, любвеобильный батюшка исповедовал, диктовал письма, проповеди, мемуары. В 1909 году была издана книга протоиерея Валентина Амфитеатрова "Духовные беседы, произнесенные в Московском Архангельском соборе в 1896-1902 годах", в 1910 году книги - "Воскресные Евангелия. Сборник проповедей" и "Очерки из библейской истории Ветхого Завета. От Иисуса Навина до воцарения Давида".

20 июля/2 августа 1908 года старец Валентин скончался. Похоронили его на

Ваганьковском кладбище в необычно глубокой могиле, ликован сборник его проповедей.) как завещал перед смертью старец. На вопрос, зачем нужно так глубоко хоронить, прозорливец ответил: "Для то, что она прославляла подвижника благочестия: затого, чтобы меня не взяли". (В 30-е годы могила протоиерея Валентина Амфитеатрова была осквернена.)

Церковная хроника того времени писала: "Отпевание было совершено 23 июля... Самое отпевание совершили преосвященные епископы Трифон Дмитровский (Туркестанов), Анастасий Серпуховской в сослужении... архимандрита Игнатия и прочего духовенства. Стечение молящихся было так велико, что не только храм и обширный церковный двор, но и прилегающие к ним переулки были переполнены почитателями и почитательницами памяти почившего... При следовании процессии в попутных храмах производился колокольный звон и выходило духовенство, которое совершало пред гробом литии..."

Из вспоминаний духовной дочери старца Анны: ховные дети с любовью, тихо, торжественно несли гроб пастыря, еще не во всей полноте понимая, кого и куда они несут. Безчисленная толпа сопровождала шествие; с немою скорбью и страданием шли духовные дети, не зная, как они смогут жить после такой тяжкой утраты".

Незадолго до смерти старец Валентин говорил своку и поведайте мне все, что вам нужно, и я услышу вас... Если кто даже за версту от могилы обратится ко мне, то и к тому я отзовусь".

По свидетельству очевидцев, чудеса исцелений начались еще до погребения праведника. Анна Ивановна Зерцалова на полученные от почитательницы старца матушки Евдокии пожертвования построила вблизи Ваганьковского кладбища дом, чтобы жить недалеко от могилы своего духовного отца и записывать происходившие на могиле чудеса. (До 1917 года она с помощью духовных чад старца выпускала книги с описанием его выдающейся пастырской деятельности, случаев прозорливости и дара чудотворений. По записям, которые она Шесть последних лет жизни великий утешитель вела в продолжение многих лет, был составлен и опуб-



27 октября 1937 года Анну Зерцалову арестовали за писывала случаи исцелений по его молитвам, распространяла фотографии и книги о нем, направляя людей на его могилу.

Мученица вела себя мужественно на допросе в Бутырской тюрьме, она отказалась назвать фамилии благотворителей и "лиц, кои помогли в размножении фотокарточек и книг". 23 ноября Тройка НКВД приговорила ее к расстрелу. Анну Зерцалову расстреляли 27 ноября 1937 года на полигоне Бутово под Москвой. За четверть века до своей мученической кончины она писала: "Верующая душа не боится смерти: она встречает ее радостно, спокойно, так как знает. что смерть приведет ее к Небесному Отечеству, в вечную страну нашей новой, лучшей жизни. И разве Сам Человеколюбец Господь не примет к Себе и не упокоит ту душу, которая стремится к Нему, горячо, блаженно любит Его, горячо, блаженно верует в Него". (Архиерейским собором Русской Православной Церкви 2000 года Анна Ивановна Зерцалова причислена к лику Новомучеников и Исповедников Российских. Память ее совершается в день кончины, 27 ноября по новому стилю.)

В 1941 году над местом погребения старца Валентина был заложен военный мемориал. (Духовные чада старца вспоминали, что за несколько десятилетий до этого события старец говорил, что будет лежать с воинами.) Осенью 1990 года правнучки старца Валентина восстановили символическую могилу, чуть выше военного мемориала, могила была освящена настоятелем кладбищенского храма.

С 1990 года здесь три раза в году: 1/14 сентября (в день рождения), 24 апреля/7 мая (в день Ангела), 20 июля/2 августа (в день кончины) совершаются торжественные панихиды, после них в память о праведном пастыре всем присутствующим предлагается угощение. Ведется запись новых свидетельств благодатной помощи отца Валентина Амфитеатрова.

"Великие старцы XX столетия"

## ДЕНЬ ВЕЛИКОЙ РАДОСТИ

"Рождество Твое, Богородице Дево, радость возвести всей Вселенной"

Двунадесятый праздник - Рождество Пресвятой Богородицы - является для нас и для всей Вселенной днем Великой радости. Потому, что с рождением Пресвятой Богородицы настало время исполнения обещаний Божиих о спасении рода человеческого, о разрушении клятвы, т.е. проклятия, об уничтожении смерти, о победе Христа Спасителя над ней и об установлении на земле Царства благодати - Церкви Христовой. Все эти духовные победы совершены Христом Спасителем для нашей вечной жизни. Но для того, чтобы это совершилось, Богу нужно было воплотиться, прийти на землю и стать одним из нас - Богочеловеком. И хотя на заре истории человечества Богом было обещано, что семя Жены сотрет главу змия (Быт. 3, 15), однако много веков человечество ожидало рождения Преблагословенной Девы Марии, от Которой должен был родиться Спаситель мира.

Родителями Пресвятой Девы были благочестивые Иоаким и Анна, принадлежащие к роду святого израильского царя Давида. Они достигли уже преклонного возраста, а детей у них не было. Поэтому они скорбели, и скорбь эта увеличивалась из-за презрения окружающих. Дело в том, что бездетность считалась знаком гнева Божия. Однажды Иоаким пришел в Иерусалимский храм ради молитвы и жертвоприношения. Но священник не принял его жертву, сказав: "Ты не можешь предлагать Богу свой дар, ибо у тебя нет потомства в Израиле". С большим стыдом и печалью праведный Иоаким вышел из храма и после этого пошел не

домой, а в пустыню. С великой любовью и дерзновением обратился он к Богу с молитвой. А в это же время праведная Анна в саду своего двора также молилась. Она увидела на дереве птичье гнездо с птенцами. В молитве она воскликнула: "Увы мне! Я не могу сравниться даже с птицами, ибо они имеют потомство, а я не имею, Господи!" Тогда предстал пред Анной Ангел Господень и сказал: "Анна, Бог услышал твою молитву, ты родишь и будет славен во всем мире род твой". Такое же видение было и Иоакиму. Велика была радость престарелых супругов, когда каждый узнал о видении Ангела и о воле Божией о них. Они уже знали, что Бог благословил их потомством. В положенный срок у них родилась Дочь, Которую назвали Марией. Вся жизнь Девы Марии была высочайшим подвигом - подготовкой к рождению Богочеловека Иисуса Христа.

Святые праведные Иоаким и Анна обещали, что Дочь свою подарят на служение Богу и свое обещание исполнили. Вспомним, сколько раз мы давали обещание Богу, что исполним Его заповеди, не будем больше грешить, не будем других обижать, будем всем прощать. Но как часто мы не исполняем наших обещаний. А надо подражать святым Иоакиму и Анне и исполнять все, что обещаем.

Мне хочется сердечно и горячо всех вас, мои дорогие братья и сестры, поздравить с праздником Рождества Пресвятой Богородицы и 20-летием со дня открытия и возрождения нашего храма. Пусть Матерь Божия видит нашу любовь к Ней и покроет нас Своею благодатию и покровом.

С праздником, мои дорогие братья и сестры!

Протоиерей Иоанн Монаршек

# CHORO UEPEA AHEM POWAECTRA UPECRATOŇ KOTOPOANULI



Если доживем, если Господу благоугодно будет даровать нам это утешение, то будем в качестве православных христиан разделять празднество Рождества Пресвятой Богородицы. Находим полезным подготовиться к встрече этого дня. Святая Мать наша Церковь для этой цели установила предпразднество и попразднество знаменательных дней нашей веры. Мы веруем, что Пречистая Дева есть прибежище во всех обстоятельствах нашей жизни и особенно в деле душевного нашего спасения. Но воспоминание о Преблагословенной Деве должно возбуждать в нашей душе такие чувства, которые бы на Ее празднике не делали нас чуждыми и лишними. Эти чувства должны быть настроены разумным пониманием праздника.

1. Вспомним благоговейно, что Святая Дева Мария была дочерью праведных родителей. Это было дитя из чистых желаний, святого обета, дитя утешений седой, терпеливой и благочестивой старости. Вспоминая младенчество Богоматери, вспомним молитвенно о своих родителях. Каждого из нас, несомненно, лобызали материнские уста и осеняли крестным знамением отцовские руки. Несомненно, над каждым из нас останавливался благожелательный родительский взор. Родители благословляли нас в житейских делах и умоляли Господа ниспослать нам душевное спасение.

Воспоминание о младенчестве должно вызвать в душе воспоминание о нашей невинности, о нашей непричастности злу и порокам, о тех ангельских днях, когда сердце билось беззаботной радостью и вседовольством, когда незлобие и светлая правда стояли неусыпными стражами у нашей детской колыбели. Такие воспоминания очень полезны. Они способны в человеческом сердце открыть две двери: дверь благодарности воспитавшим нас и дверь счастливых воспоминаний о далеком, но незабвенно приятном минувшем.

2. Далее Пресвятая Дева Мария представляется юной благодатной Отроковицей. Дни Ее детства светлы, лучезарны

и непорочны. Она то являлась на молитве, то у рабочего стола; читала книги, просвещая ум; исполняла трудолюбивое послушание, назначенное Ей старшими как урок.

Вспомним свое детство и те первые годы, когда мы знакомились с жизнью. Многим из нас придется вспоминать при этом и первые сознательные слезы, первые неудачи, первых врагов, наступавших на нас, первых соблазнителей, ознакомивших нас со злом, научивших нас видеть и понимать дурных людей, дурные речи, дурные дела. При воспоминаниях минувшего человек невольно старается отыскать на своей жизненной доле следы Перста Божия - Провидения. Если мы удержались чистыми в детстве, если жизнь не срезала цветов нашей чести, нашей невинности, то кто же нас соблюдал и сохранил? Оградила нас сила Божия: спасла нас благодать Божия. Подле нас стояли Ангелы-Хранители; молилась за нас и держала над нами Свой Покров Дева Владычица. Те же, для кого прошедшее сохраняет печальную память дел, вызывающую, может быть, ныне в нас горькое раскаяние и презрение к себе, согласятся, что в минуты своего увлечения, в минуты поблажки страстям они совсем забывали о Боге Спасителе, о Его чистом учении, о наставлениях своих Небесных друзей.

3. Исполнилось время, и вот в жизни Девы Марии настал великий час - час, ознаменованный событием, приведшим в изумление самые небеса. В бедный, темный вертеп к одинокой молящейся Деве Марии, с небесных кругов, по повелению Божию явился Архангел. Он Ей благовестил великую, непостижимую, утаенную от самих Ангелов тайну Божию: Дочь земли, смертная, будет Матерью Божией, будет Матерью Царя Небесного; Ее будут славословить Серафимы; Ей будут молиться все земнородные, ибо Она - благодатная, с Ней - Господь.

При воспоминании об этом чуде благости Божией, наши души должны озаряться не только благоговением к великому делу благовестия, но и сладостной надеждой. Чье сердце не любит добра, не ищет утешений? Чье сердце не испытывало радости, не испытывало восторгов? Как ни горька, как ни тяжела наша земная доля, но сердце каждого из нас ожидает благодатного посещения, и дверь к радости ни у кого не заперта. В каждом христианском сердце есть неистощающийся родник радости.

Мы нетерпеливы, оттого радость и не обретается; мы прихотливы, оттого мы и не ценим чудотворной силы, исходящей из чистого, спокойного сердца и безупречной, безпорочной совести. Мы часто ищем живой воды в мутных потоках страстей и порока или же требуем, чтобы каменистая скала нашего самолюбия дала нам эту живую воду. Если бы мы глубже вгляделись в свою душу, то нашли бы в ней все те нетленные богатства, о которых она тоскует, которых алчет и жаждет сердце.

Да, братия, сердце человеческое скрывает в себе великий клад. Он дается только тем, кто верует, что его сердце есть великий дар от Бога, есть та обитель, где хочет жить Иисус Христос, где по нашей воле обитает благодать Святаго Духа.

Очисти свое сердце, христианин, и к тебе с небесных кругов слетит Ангел Хранитель и даст тебе благовестие о твоем великом назначении, о твоей великой будущности. Это благодатное благовестие он тебе принесет от твоего Отца Небесного, потому что все чистые сердцем суть дети и наследники вечного Царства.

4. Далее жизнь Божественной Девы переплетается с жизнью Иисуса Христа.

От пелен до погребальной Его плащаницы Она шествовала с Ним одним и тем же крестным путем.

Почти вслед за рождением Спасителя Она была вынуждена бежать в чужую и далекую сторону, чтобы скрыть Богомладенца от бешенства гонителей. Нищета и бедность стали спутниками и Сына и Матери. Но это было не все. Ей приходилось выслушивать язвительное злословие на Себя и на Иисуса Христа, видеть неукротимую злобу врагов, жаждавших Его смерти, каждую минуту предвидеть страдальческую кольших Его.

И непостижимое, страшное дело совершилось: на Голгофе струилась Кровь из язв Сына Божия. Пресвятая Матерь, погруженная в море скорбей, стояла у Креста безмолвной; Она материнские муки сердца приносила в жертву Отцу Небесному.

Ныне, таким образом, на празднике Богоматери, вспомнив Ее жизненный путь, мы можем понять, почему Она превознесена превыше небес и почему Она не оставила мира нашего в забвении. Следовать примеру в чем-либо всегда легче, чем самому совершать первый шаг в каком-либо деле. Дева Мария пережила все трудные минуты человеческой жизни вообще и жизни женщины в частности. Теперь, взирая на ее многострадальное земное шествие, труженикам и труженицам печальной земной юдоли легче жить, страдать, терпеть. Да, перед нами два великих образца скорби: Иисус Христос и Его Матерь. Страдал и терпел Иисус, и мы должны терпеть, если мы христиане и Его ученики; страдала и терпела Дева Мария, такой же человек, как и мы. Скорби ее очистили, освятили, укрепили и вознесли к немеркнущему и незаходимому свету Божества. Следовательно, и нас, сетующих, страждущих, болеющих, - горе, болезни, лишения и утраты могут только очистить, укрепить и закалить в добре. Укрепим свою нравственную немощь прекрасным упованием - постараемся свой тяжелый, трудный крест жизни непостыдно донести до могилы!

Тяжело нам бороться со злом и с силами мира и пороков. Но мы знаем, что Пресвятая Дева Мария всегда ратоборствует с этими силами. Апостолы молились Божией Матери, и Она подавала им способность мудрости и совершенства. Ей молились Мученики и, по Ее ходатайству, переносили мужественно страдания за веру Христову. Ей молились девственники и девственницы, и Она огонь их душ превращала в пламя чистой Христовой любви; Ей молились священники и пастыри Церкви, и Она умудряла их приносить чисто и достойно жертвы и за себя, и за своих детей духовных.

5. Вот сколько светлых воспоминаний дает нам этот праздник. Будем же радостны. Доказательством этой радости с нашей стороны пусть будет одно и единое стремление исправить свою жизнь и принести раскаяние в своих грехах. С этим желанием все будет нам во благо (Рим. 8, 28). В Пресвятой Владычице мы найдем исцеление в болезнях, утешение в скорбях, заступление в напастях, пропитание в нищете и скудости. В Ней наша отрада.

Готовьтесь же встретить день Рождества Пречистой Приснодевы. Да утверждается и в нас и над нами владычество Царицы Небесной. Аминь.

Протоиерей Валентин Амфитеатров

# PORAGGTRO TROG, KOTOPOANUG AGRO



"Рождество Твое, Богородице Дево, радость возвести всей вселенней: из Тебе бо воссия Солнце Правды Христос Бог наш и, упразднив смерть, дарова нам живот вечный"

Такими словами Святая Церковь изображает значение празднуемого события - Рождества Пресвятой Богородицы. Когда родится обыкновенный человек, этому событию радуются, главным образом, родители и близкие. Они не знают, кем он станет, какую пользу принесет он людям, что доброе совершит за свой земной путь, но они радуются, ибо в мир вошел новый человек. Сегодня же Святая Церковь свидетельствует, что Рождество Девы Марии принесло радость не только праведным Иоакиму и Анне, долго и терпеливо ожидавшим благословения Божия, а "всей вселенней", и объясняет причину этой всеобщей радости: "Из Тебе бо, - т.е. от Пресвятой Девы, - воссия Солнце Правды Христос Бог наш".

После грехопадения первых людей земля как бы оторвалась от Неба. Благодатная живая связь с миром горним нарушилась. Человеческий род оказался как бы в безкрайней пустыне. Изображая людей древнего мира, святой апостол Павел говорит, что они "осуетились в умствованиях своих, и омрачилось несмысленное их сердце: называя себя мудрыми, обезумели, и славу нетленного Бога изменили в образ, подобный тленному человеку, и птицам и четвероногим, и пресмыкающимся... Они заменили истину Божию ложью и поклонялись и служили твари вместо Творца" (Рим 1, 21-23, 25). Ложная же вера приводила к греховной, нравственно извращенной жизни. Язычники дошли до таких пределов падения, что восстание для них казалось уже невозможным. И сами они предались "постыдным страстям" и подражающих им одобряли (Рим. 1, 26-32). Была непроглядная ночь. Люди в темноте потеряли дорогу, не знали куда идти, где искать спасение. И вот, среди этого духовного мрака, занимается светлая заря - рождается Пречистая Дева, предвозвещающая Собой восход истинного Солнца Правды - Христа Бога нашего. И как с появлением зари тьма отступает, все оживает, приходит в движение, исполняется радости, так и с Рождеством Преблагословенной Марии сердца людей забились уверенно, души их наполнились радостью и торжеством. Родилась Та, Которая так глубоко уверовала в Бога и так безпредельно предалась Его святой воле чистым разумом, чистым сердцем, что Бог в Ней стал человеком и дал нам через Нее безчисленные дары благодати, милости, любви.

Великой милостью Неба к человеку было то, что Господь разрушил клятву и дал благословение. Божественное откровение говорит нам, что человек был сотворен для жизни в постоянном общении с миром горним, не много был умален перед Ангелами, увенчан славою и честью, поставлен владыкою над делами рук Божиих (Пс. 8, 6-7). Если бы он пребыл верен своему назначению, то и не лишился бы этих даров. Но человек нарушил заповедь Божию и подвергся осуждению, проклятию, был отчужден от Бога. Эту клятву и разрушил, снял Богочеловек, родившийся от Рожденной ныне. Своим учением Он открыл людям тайны Божественного смотрения, указал путь к Небу, Своим земным подвигом Он упразднил ту преграду, которая отделяла человека от Бога, ввел всех нас в любовь Небесного Отца и испросил всем нам Его благословение.

"И, упразднив смерть, - поет дальше Святая Церковь, дарова нам живот вечный". До явления в мир во плоти Христа Спасителя смерть была страшна. Проходя земной путь в скорбях и болезнях, человек умирал, не имея надежды войти в обитель предначатия блаженного безсмертия. Даже люди праведные перед своей кончиной с печалью говорили,

что они сходят во ад (Быт. 42, 38). Но пришел на землю Господь, пострадал за человечество, плотью умер на кресте, а душой сошел во ад и вывел оттуда всех тех, кто верил, что и в преисподнюю сойдет Господь и выведет отсюда их души (Пс. 15, 10), избавит их от власти тьмы (Ос. 13, 14). Своим Воскресением Господь наш Иисус Христос победил имущего державу смерти и открыл людям путь к жизни вечной. Для рождения в жизнь новую, духовную, святую Он ниспослал нам Всесвятого Духа. Средством же для укрепления в этой духовной жизни и самого соединения с Ним Он даровал нам в снедь Божественное Тело и Божественную Кровь в Таинстве Святого Причащения. Теперь каждый из нас, кто духовно родился в купели Святого Крещения, кто всем сердцем верует в Сына Божия, кто постоянно причащается Животворящих Таин, кто свято, с любовью исполняет заповеди Божии, кто верно следует за Христом Спасителем, тот свободен от древнего осуждения вечной смерти, тот есть истинный наследник вечных благ. Теперь смерть для верующего человека и живущего по вере есть только переход из земного временного бытия в жительство Небесное, вечное - к радости созерцания Бога и прославления Его вместе с ангельскими силами. "Людие, - обращается к нам Святая Церковь, - днесь бысть начало нашего спасения".

Дорогие отцы, братья и сестры! Дорого для нас наше спасение, дороги и те лица, которые послужили его совершению, и, прежде всех, Пресвятая Дева Мария. "Никто не знал, - говорит Критский святитель Андрей, - как исправить природу человеческую и посредством чего удобнее было бы возвести ее к первому достоинству, доколе не благоволил Художник всего Бог открыть нам другой стройный и новосоставленный мир, уничтожив издревле вторгшуюся язву греха, породившего смерть, и даровав нам дивную, свободную и совершенно безстрастную жизнь... Но как сообщилось бы нам это великое и преславное благо,... если бы Бог не явился нам во плоти?.. А как все это могло бы прийти в исполнение, если бы прежде не послужила Таинству чистая и неприкосновенная Дева. ... Эта Дева есть Богородица Мария... Сын Ее - Бог". Но Она - Матерь не только Богочеловека, а по благодати - Матерь всех нас, православных верующих. Если Ее Сын, наш Господь, называл нас Своими братьями, то и Она верных Ее Сыну примет к Себе как Своих чад. В Ее лице мы имеем неусыпающую Молитвенницу и в предстательствах о нас непреложное Упование.

Сознавая величие события сегодняшнего дня, кто из православных верующих не поспешит на этот праздник! Кто не принесет Пречистой Деве приятных даров! Лучшим даром у тех, которые ведут девственную жизнь, будет непорочность, у супругов - верность, у всех братская любовь друг к другу, милость и справедливость.

Приидите же, все верующие, поклонимся нашей Небесной Заступнице и в духовной радости воззовем к Ней: "Радуйся, Еюже радость воссияет; радуйся, Еюже клятва исчезнет; ...радуйся, Звезда, являющая Солнце,... радуйся, Еюже обновляется тварь... Радуйся, Невесто Неневестная". Аминь.

К.Е. Скурат, доктор Церковной истории, профессор

## TOPKGGTEO POKAGGTEA NPGGEATON GOTOPOA

Начало христианина

Задумывались ли вы, почему в основание Нового года Церковь Православная поставила торжество Рождества, но не Христова Рождества, а Рождества Пресвятой Владычицы нашей Богородицы? Почему не начало января, с явлением в мир Богомладенца, как порешили братья-католики и соблазненный Западом царь Петр, и даже не март, с Христовой Пасхой, хотя три века от Крещения Руси Церковь и Рождеством Богородицы и преподобным Симеоном Столпрдила Православная Церковь началом го круга?

Природа общественных празднеств, даже если они не религиозного содержания, мистическая. Новый год - из области Промысла Божия. Что принесет, как пройдет первый день, таким будет весь год - мысль, знакомая многим. А посему в Новый год мы желаем близким счастья, чтобы год был счастливым; дарим обновки, чтобы год был богатым; выкидываем из дома негодные вещи, чтобы освободиться от всего, мешающего жить. Одним словом, в той или иной форме новогодние торжества представляют собой обряд посвящения в новый жизненный путь, в новую жизнь, разумеется, в жизнь, которая будет лучше прежней.

И здесь нетрудно понять замысел учредителей гражданского Нового года - приобщиться к самому светлому, самому радостному дню, к дню рождения Христа, Спасителя человечества от зла и смерти, и, очистив себя в воспоминаниях о новорожденном Богомладенце, в надежде на Его помощничество, начинать новый виток по спирали земного бытия.

"Почему же православные отмежевываются от гражданских новогодних торжеств? Почему они до сих пор связывают Новый год с рождением Девы Марии? Почему так упорно держатся они своего обычая? Даже как-то непочтительно все это выглядит по отношению к Богу", - скажет всякий здравомыслящий.

Не отделяется Православная Церковь от торжеств Христова Рождества, а приготавливается. Задолго до гражданских Рождественских увеселений она готовит себя ко встрече с Млаленцем Христом, так как ей велома причина Божиего воплощения, ей ведома тайна начала человеческого спасения.

"Почему Сын Божий после грехопадения Адама так долго медлил сойти на землю и воплотиться, чтобы спасти человечество? - задает вопрос святой Димитрий Ростовский держалась этого правила, а именно начало сентября, с и отвечает: - До половины шестого тысячелетия после греха Адама не находилось на земле Девы, чистой не только юм, но и духом. Была только Одна такая, единств по Своей чистоте духовной и телесной, достойная стать нина. "Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят" (Мф. храмом Духа Святого". Эта, рожденная в человечестве Пресвятая Чистота, открылась началом не только предшествующим, но и разрешающим Божие дело спасения рода человеческого. Это человеческое свойство, явленное миру в лице Пречистой Девы, и утверждает Православная Церковь началом каждого года своего земного бытия, основанием Жизни вечной каждого из своих чад.

"Начало святых праздников", - как назвал святой Андрей Критский праздник Рождества Пресвятой Девы Марии, - поистине величайшее событие рода человеческого. Впервые за время существования отпавшего от Бога греховного человечества родился Человек, который от соприкосновения с Богом не уничтожился пораженный (Исх. 19, 24), а оказался способным воспринять Бога Своей плотью и, освящаясь пребыванием Его в Своем человеческом существе, содержать Его в Себе. В день сей человечество подготовило Богу Сотворца в деле человеческого спасения. В день сей, как в акафисте поется, "Афинейские плетения Растерзающая" (икос 9) открыла Собою вход Свету Истины во тьму сознания человеческого. В праздник Рождества Пресвятой Богородицы мы воздаем славу Спасительнице мира, освящаемся Ее чистотой и просвещаемся истиной Ее пречистого бытия.

Истина чистой жизни лежит в основании Христовой Церкви. Не александрийские отцы Церкви придумали, не российские по их примеру порешили, что начинать встречу Христа необходимо с очищения души и тела. Это Божие установление. Его слова - "Я посылаю Ангела Моего пред лицем Твоим, который приготовит путь Твой пред Тобою" (Мк. 1, 2). И прежде чем Христу явиться для служения миру, пришел Иоанн Креститель, проповедуя: "Приготовьте путь Господу". "И крестились от него в Иордане, исповедуя грехи свои" (Мк. 1; 3, 5). И по сей день до самого конца земной Церкви с Таинством Крещения, очищающего, возрождаю-5, 8). Чистота спасла мир человеческий и спасет всякого, идущего на встречу с Богом. Господь сказал: "Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему" (Откр. 3, 20). Но не войдет Он в нечистую храмину сердца, сколь ни распахивай двери своих желаний. И не войдет в Небесный Иерусалим "ничто нечистое и никто преданный мерзости и лжи" (Откр. 21, 27)... Вот что должны мы уяснить в день Рождества Пречистой Девы.

И еще подивимся мудрости Православного календаря. В первый день своего Нового года Церковь вспоминает святого преподобного Симеона Столпника. Конечно, не для того, чтобы все ринулись в аскеты и стали строить столпы, а чтобы именно в этот первый день мы утвердились в духовном столпостоянии, подобно святому Симеону, который однажды услышал в церкви Евангельские заповеди блаженств, проникся их смыслом и, не заходя домой, без колебаний взялся за дело христианина.

А посему, как сказал святой апостол Павел, "не будем спать, как и прочие" (1 Фес. 5, 6) граждане, до самого Рождества Христова, а войдем достойными соучастниками в Начало церковных торжеств и станем строить свою чистоту по Образцу Даровавшей нам это спасительное начало.

"Путь святых праздников"

# CMOЛЕНСКОМУ XPAMY - 201 ГОД



этом году исполняется двадцать лет со дня возобновления богослужений в нашем храме. Безбожная государственная система долгие годы воспитывала свой добрый и доверчивый народ в духе коммунизма, постоянно вливая в сознание людей мысли, что Бога нет и что Его выдумали церковные деятели для того, чтобы было легко управлять народом. И эта грязь безбожия разливалась по всему миру. Возможно, что только в беде, в болезнях и неприятностях люди тайком обращались к Богу и молились. Вера же Православная жила в душе каждого русского человека. Государственная система и безбожная коммунистическая партия тогда еще торжествовали. Запрещалось свободно веровать, молиться, ходить в храмы, учить детей Закону Божию и даже говорить о Боге, Церкви, вере. Но ведь Бог-то сильнее диавола и его коммунистической партии. Так после многолетнего безбожного периода люди вновь смогли прийти в открытые двери родного храма.

Двадцатое столетие для нашего народа было серьезным экзаменом, проверкой каждого на верность Богу. Сейчас уже многие пришли в сознание, и у них открылись глаза. Люди увидели и поняли, что все на земле совершается по воле Божией. Но тогда совершенно серьезно многие думали, что рай на земле можно построить без Бога и а храм одиноко стоял - оскверненный, поцарапанный и никому не нужный.

Я помню, как своим указом митрополит Крутицкий и Коломенский Ювеналий назначил меня на этот приход. За два рубля, столько стоило такси от Пушкино до Ивантеевки, я приехал сюда, обошел осиротевший храм. И стало мне тогда очень тоскливо и обидно, что диавол так долго и умело обманывал наш народ. Это была ранняя осень. Увядающая листва понемногу падала с деревьев и кустарников, которых во дворе закрытого храма было очень много. Вокруг были погреба, валялись бутылки, кирпичи, мусор. И еще больше расстроился я, когда, посмотрев через окна внутрь храма, увидел там мусор и безпорядок как было жалко эту оскверненную святыню.

В тот же день я встретил Константина Петровича Тимофеева, который уже горел надеждой, что храм будет отдан верующим людям. Он и многие жители нашего города, как я позже узнал, уже не в одни двери стучались и немало писем написали в разные инстанции с требованием вернуть храм верующим, где они могли бы молиться. На душе было радостно, что есть такие добрые верующие люди. Это вселяло в меня уверенность, что храм будет открыт и мы сможем его восстановить. Помню, как Константин Петрович го-

рядом с храмом, на котором будет решаться вопрос о судьбе храма. "Все власти города и района хотят устроить в храме музей, - говорил Константин Петрович, - но мы все же должны отвоевать храм и открыть его для верующих. Бог нам поможет". И действительно, через день такое совещание проходило в клубе, но в это время Константин Петрович уже срезал замок с дверей храма. Можно сказать, что мы просто храм захватили. Верующих людей уже не волновало, какое решение примут на совещании, они открыли храм и стали молиться. Власть уже ничего сделать не могла. Надо сказать, что было немного страшно, ведь 11 лет я служил священником при советской власти и знал, какая она коварная и что могли за это сделать. Но в это время сила безбожная уже ослабевала. Во многих городах и селах стали открываться монастыри и храмы.

Нам не давали никаких документов на храм еще лет десять. Но мы знали, что как безбожники в 1937 году забрали у верующих храм без документов, так и верующие забрали у них храм без документов. С первого же дня открытия в храме стали совершаться богослужения. 21 сентября, на праздник Рождества Пресвятой Богородицы, с утра я совершал Божественную Литургию в Благовещенском храме села Братовщина, где полгода был клириком, что Его вовсе нет, и можно жить как хочется. Так и жили,  $\,$  а в 12.00 уже совершал молебен с акафистом Божией Матери в нашем, вновь открытом, храме и знакомился с прихожанами - жителями города Ивантеевки. Это был незабываемый день в моей жизни.

После открытия храма люди молились и, как муравьи и пчелы, работали, приводя в порядок поруганную святыню. Никого не надо было просить, каждый видел, что надо делать, и делал. Никто не получал никаких денег за свою работу - все трудились во славу Божию. И уже через неделю. 27 сентября, на праздник Воздвижения, была совершена первая Божественная Литургия, которая не совершалась в храме с 1937 года. С первых же дней храм заполнялся верующими. Как я помню, бывало, что в один день крестилось и по сорок человек.

Вскоре храм уже стоял в лесах, начались восстановительные работы, но главное - восстанавливался нерукотворенный храм души человеческой.

Мне удалось собрать Воскресную школу, в которой насчитывалось 167 человек, из них 6 человек в дальнейшем стали священниками и сейчас служат на разных приходах нашей епархии. Из той же Воскресной школы создался церковный хор, который и сейчас укращает богослужения в Смоленском храме своими прекрасными голосами.

Вспоминаю, что из верующих людей организоваворил мне, что назначено совещание в клубе, находящемся лась группа, которая постоянно трудилась в храме. Лю-

"танковой бригадой". Многие из них уже ушли в иной мир, и я молюсь за них, чтобы Господь даровал им Царство Небесное.

Оглядываясь в прошлое, можно сказать, что за двадцать лет жизни прихода тысячи людей нашли в храме радость жизни, крестились, венчались, исповедовались и причащались Тела и Крови Господа нашего Иисуса Христа; тысячи людей получили облегчение в своей беде, болезни или горе через молитву в нашем храме; тысячи людей через храм и молитвы ушли в иной мир примиренными, и верую, что Господь им простит



грехи и упокоит в Царстве Божием.

При храме все эти годы работает общеобразовательная школа, где дети получают начальное образование, а также светское и духовное воспитание. У меня есть меч-



та и очень большое желание достроить наш церковный дом, и на всем втором этаже разместить общеобразовательную школу. Думаю, с Божией помощью, со временем мы это сделаем.



Двадцатилетний период служения Смоленского храма принес немало добра и пользы жителям Ивантеевки. Думаю, что наш храм является не только украшением города, но и его сердцем, от которого исходит тепло и Божия благодать, освящающая всех жителей и гостей города.

Поздравляю всех наших прихожан и жителей Ивантеевки с 20-летним юбилеем Смоленского храма и желаю милости и помощи Божией в вашей жизни, доброго здоровья, радости, счастья, многая и благая лета.

С праздником, мои дорогие братья и сестры!



Протоиерей Иоанн Монаршек





# ENAICONNO ANA OUNTEAL



настырь, в котором усердная молитва сопровождалась обязательным трудом братии на самых различных, подчас физически тяжелых послушаниях. Никто не имел собственности, все было общее, даже келейные иконы; пища подавалась скудная, два раза в день и тоже абсолютно одинаковая для всех, также и одежда. Сам преподобный Иосиф ходил в рубище, на ногах лапти; незнакомые люди принимали его за нищего просителя.

Суровый быт со святым наставником делили его любимые ученики - происходивший из дворянского рода Арсений Голенин, Нил Полев, князь Смоленский, Иона Голова, Герасим Черный и восприявший от купели Крещения Иоанна Грозного Кассиан, по прозванию Босой. Этот замечательный старец даже в самую лютую стужу не носил обуви, сохраняя обет, данный им Божией Матери, чудесно исцелившей его от расслабления (паралича) ног.

Менее чем через десять лет, при деятельном участии князя Бориса и других знатных жертвователей, а также вкладами высокородных насельников Успенский монастырь на Волоке Ламском стал одним из крупнейших и богатейших в стране. Здесь одновременно подвизалось до 400 иноков, обитель владела 51 селом (11,5 тыс. душ), почти 300 головами крупного рогатого скота, здесь ежегодно заготавливалось до 65 тонн сена, больше 50 тонн пшеницы. Возникший в безлюдных болотистых лесах чудом святых молитв и Божией милости монастырь стал центром хозяйственного и духовного возрождения края, выполняя к тому же функцию стратегического форпоста на северо-западных подступах к Московскому княжеству, неоднократно оправдав это свое назначение в столкновениях с татарами, поляками, Литвой и иными врагами Отечества.

ли Казанские Герман и Гурий

Гармоничное сочетание молитвы и труда, проходивших под руководством опытных наставников, позволяло инокам обители, среди которых было немало представителей знатных родов, всесторонне развивать свои дарования, обращая их на пользу Церкви и государства. Нет на Руси второго монастыря, возрастившего за неполных двести лет более 20 архиереев, из которых наиболее известны прославленные в лике Святых Первосвятите-

Среди современников преподобный Иосиф отличался особой строгостью к себе и братии, безкомпромиссной принципиальностью к врагам Православия и государства, чулесным образом сочетавшихся в нем с детской простотой и безграничным милосер-В отличие от многих других российских дием. Он, несомненно, был одним из образованнейших людей на Руси. Преподобный Иосиф Волоцкий с успехом продолжил дело святого Сергия Радонежского - просвещение

русского народа в духе чистоты веры и патриотизма. Не случайно его основной и, вместе с тем, первый на Руси систематический богословский труд получил от современников название "Просветитель". А появился он как результат непримиримой и безпощадной полемики святого Иосифа, выступившего в защиту канонического Православия в неравной борьбе с укоренившейся в начале XVI века в самых верхах духовной и светской иерархии ересью "жидовствующих". Не будет большим преувеличением сказать, что исповедническим трудом и разящим словом пламенных посланий преподобный Иосиф вместе со святителем Новгородским Геннадием (составителем первой Русской Библии) спасли Русь как православное национально-самобытное государство.

Личные качества преподобного Иосифа Волоцкого, сумевшего благодатно соединить в себе высокий духовный аскетизм, дар чудотворений с активным участием в общецерковной политике и влиянием на дела государства, привлекали в обитель не только ищущих успокоения от мирских бурь подвижников, но и влиятельных людей из светского общества. Василий III, Иван IV, князья Мещерские, Шаховские, Шереметевы, Долгорукие, потомки графских и боярских родов Чернышевы, Кутузовы, Муравьевы были частыми гостями монастыря на Волоке Ламском. На кладбище за алтарем Успенского собора можно увидеть фамильные склепы Тютчевых и Гончаровых. Имение последних находится в 20 километрах от монастыря. Сюда приезжал свататься к Наталье Николаевне влюбленный А.С. Пушкин. В музее-усадьбе бережно сохраняется комната, в которой останавливался великий русский поэт. В середине XVI века почти семь лет в обители находился в заключении известный духовный писатель, публицист, переводчик преподобный Максим Грек. В 1610 году в монастырской темнице томился плененный поляками Василий Шуйский. В братском некрополе находилось утерянное ныне захоронение митрополита Московского Даниила, постриженника Иосифова монастыря, последние восемь лет жизни которого прошли тут же в уединенном богомыслии.

Труды быстро растущей братии, поддержанные столь славными благотворителями, позволили уже к 1485 году воздвигнуть ка-

менный соборный храм, расписанный Дионисием Иконником и его учениками, срели которых - племянники преподобного Иосифа иноки Досифей и Вассиан. При обители развивалось столярное, сапожное, портняжное, переплетное дело, но главное внимание было сосредоточено на переписывании книг и иконописи. Сам преподобный Иосиф был талантливым каллиграфом и ценителем церковного искусства. В монастыре было

собрано несколько тысяч книг (значительная их часть сохранилась в разных архивах страны), велась подробная летопись. В ризнице, кроме драгоценной уникальной утвари, находилось большое количество икон, где особое место занимали творения преподобного Андрея Рублева.

На фоне высокой общей культуры и образованности, среди монахов обители нередко являлись таланты. Из иноков Иосифова монастыря особый литературный дар имел от Бога Досифей (Топорков), написавший вдохновенное "Слово надгробное" своему учителю и родственнику преподобному Иосифу и уникальный по фактуре "Волоколамский патерик". Старец-аскет Евфимий (Турков) обладал благодатной способностью составления исключительных по духовной силе богослужебных канонов, его же перу принадлежит имеющий общецерковное значение труд, получивший название "Монастырский обиходник".

Авторитет преподобного Волоцкого игумена, пламенного молитвенника о родном Отечестве, стал настолько высок, что к его мудрому духовному совету прибегали не только иноки, но и люди знатные, как в свое время стекались отовсюду паломники разно-



го рода и звания за благословением и прозорливым вразумлением к печальнику Русской Земли Сергию Радонежскому. Однажды святому Иосифу удалось предотвратить неминуемое междоусобное кровопролитие, готовое произойти между Великим Князем Василием и клеветнически обвиненным в измене его братом Юрием. Из Успенского монастыря к разгневанному самодержцу были посланы два духоносных старца, которые кротостью речи и смиренным видом смягчили сердце Державного, так что он даже "снял перед ними свой венец, усердно благодаря умирение Русской земли"

В голодное время при монастыре ежедневно питалось до 700 человек, дети и старики находили приют в Богорадном монастыре и скиту с больничным корпусом, специально созданных для развития благотворительности при обители. Тут же на кладбище хоронили странников и неимущих, служили по ним безплатные панихиды.

И сегодня из глубины столетий благословенная молитва преподобного Иосифа не оставляет монастырь, на устроение которого он положил тридцать шесть из семидесяти шести прожитых им лет. "Аще получу от Бога милость, то обитель сия ничимже скудна будет", - говорит словами Волоцкого чудотворца посвященный ему акафист. Даже когда обитель закрыли в 1920 году, она не переставала служить делам просвещения и милосердия. Здесь находился детский дом, а позже - средняя школа. Нередки были случаи чудесных исцелений приезжающих сюда паломников.

"Из истории обители"

то обитель сия ничимже скудна будет. Из акафиста преподобному Иосифу Волоцкому 1 (14 нов. ст.) июня 1479 года молодой Боровский игумен Иосиф (Санин) в 20 верстах от города Волоколамска обрел среди вековой чащи леса расчищенную чудесным ураганом большую поляну, которая была определена Промыслом Божиим для осуществления сокровенного желания его сердца - основания нового монастыря. "Благословляю тебя изобрести место, идеже благоволит Бог, и положи себе основание твердо...". - таково было последнее напутствие Иосифу наставлявшего его в иноческом подвиге почти двадцать лет преподобного Пафнутия Боровского. Чудотворную Смоленскую икону Смоленской Божией Матери, благословение учителя, игумен Иосиф водрузил на месте, освященном в тот самый день ударившей среди ясного летнего неба молнией Так исполнилась первая часть пророчества святого Пафнутия. "Твердым же основанием" новой обители стал суровый, по образцу древних египетских киновий, общежительный устав, и три главных ее служения - аскетизм, просветительство и милосердие.

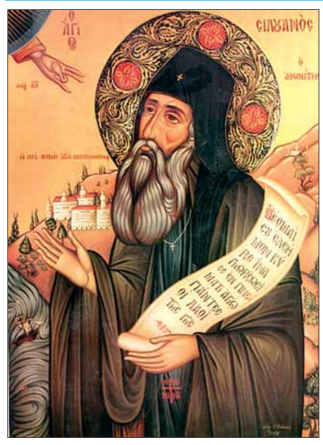
... Аше получу от Бога милость.

Через пять дней, 6 (19) июня, начато возведение деревянной церкви. Преподобный Иосиф вместе с князем Борисом Васильевичем положили первое бревно в ее основание. Благочестивый Волоцкий управитель стал первым вкладчиком, а семь верных монахов-подвижнков, в поисках более совершенной иноческой жизни оставивших со своим игуменом Боровскую обитель, некоторое время были единственными насельниками и строителями нового монастыря. 15 (28) августа на престольный праздник был

освящен храм в честь Успения Богородицы. монастырей, собиравшихся вокруг уединенной келии основателя, Успенская обитель создавалась сразу как общежительный мо-

### TESTOS SONARHOS GAORO POR TOROS SONARHOS GAORO POR TOROS ANTONOS POR TOROS POR TOROS ANTONOS POR TOROS POR T

# IPEIOZOENLIĂ CHAYAN AMONCKHĂ



Житие преподобного Силуана Афонского - это история простого русского крестьянина, взыскавшего Божественной любви и этим достигшего непостижимой славы и величия. По слову его: "Святые были такие же люди, как все мы. Многие из них пришли от больших грехов, но покаянием достигли Небесного Царства. И все, кто приходят туда, приходят через покаяние, которое даровал нам милостивый Господь Своими страданиями".

Святой Силуан ушел на Афон в канун чудовищных бедствий, постигших Россию, его земную Родину. Господь словно увел этого избранника Своего на тихий остров благодати из краев, где вскоре неистово возгорелось адское пламя. Он подвизался на Святой Горе вдали от Русской земли, где в то время гибли миллионы людей, бушевала революция, свирепствовала гражданская война, большевики-богоборцы гнали Церковь Христову и уничтожали Ее служителей. Казалось, преподобному Силуану "повезло": он избежал лагерной каторги, пыток и казней, которые ждали верных Христу в тогдашней России. Но у него был свой подвиг. В то время, когда Новомученики и Исповедники Российские своими страданиями свидетельствовали истину Божию, на Афоне инок Силуан вел мучительную битву с силами зла за спасение собственной души. Победив в этом сражении, святой Силуан стал велик пред Богом и обрел силу молитвы за всех страждущих в этом мире. Он не стал жертвой большевистских палачей, не проливал кровь под пытками, но он духом прозревал бедствия родного народа и изливал кровь сердца в молитвах за него. Не из лживых газетных известий, а Духом Святым знал великий старец все ужасы, происходящие в

В наши дни хотя и пал большевистский режим, но многострадальная Россия ввергнута в новые жесточайшие

бедствия, так что речь идет уже о самом существовании русского народа. Русских людей уничтожают духовно, нравственно и физически: тотальной пропагандой всевозможных ересей и гнуснейших пороков, разделением, одичанием, нищетой. И безстрастная статистика говорит о том, что уже началось и с течением времени ускоряется вымирание народа. Средства массовой информации, пропитанные ложью, оголтело рекламируют мерзости содомские и гоморрские и в то же время сообщают о столь чудовищных, столь массовых преступлениях, что людей охватывает отчаяние: гибель родной земли кажется неотвратимой. Но нельзя отчаиваться христианам.

Более полувека тому назад святой Силуан предчувствовал близость гибели этого мира, но по молитвам самого Афонского духоносца и подобных ему подвижников, по молитвам всей Церкви Христовой отсрочил Долготерпеливый Бог скончание времен. Так и каждый из нас, смиренно трудясь над очищением и спасением своей души, может окрепнуть в молитве, и тогда мы обретем дерзновение к Всевышнему, услышит Всеблагой Создатель прошения верных о спасении России, вновь отодвинет сроки грозных времен антихристовых. Во время потрясений, колеблющих устои общества и государства, нам нужно спокойно предать себя в волю Господа милосердного и мужественно подвизаться там, где каждому указано Богом. Поддавшись страхам, которые усиленно внушает нам злоба века сего, предавшись унынию или отчаянию, мы не только ничему и никому не поможем, но можем погубить свои безсмертные души. Верные Христовы чада в любых, даже самых страшных обстояниях хранят мир души, высокий покой в Господе: так мы и сами спасемся, и сумеем помочь ближним, а в конечно итоге - и послужить всему



Все беды русского народа произошли из-за отступления его сынов и дочерей от верности Отцу Небесному, и средство избавления от скорбей и гибели для России одно - указанный преподобным Силуаном спасительный путь покаяния: "Не скорбите, народы, что вам трудно жить. Боритесь только с грехом и просите у Господа помощи, и даст вам, ибо Он милостив и любит нас".

Архиепископ Ташкентский и Среднеазиатский Владимир (Иким)

### ИЗ ДУХОВНЫХ ПОУЧЕНИЙ ПРЕПОДОБНОГО СИЛУАНА

О, братья мои, вся земля, покайтесь, покамест есть время. Бог милостиво ждет нашего покаяния. И все Небо, все Святые ждут от нас покаяния. Как Бог есть любовь, так Дух Святой во святых - есть любовь. Проси, и Господь простит. А когда ты получишь прощение грехов, то на душе у тебя будет радость и веселье, и благодать Святого Духа войдет в твою душу, и ты скажешь: "Вот истинная свобода: она в Боге и от Бога".

Благодать Божия не отнимает свободы, а только помогает исполнять заповеди Божии. Адам был в благодати, но воля его не была отнята. Также и Ангелы в Святом Духе (пребывают), но не отнята у них свободная воля.

Господь хочет, чтобы мы любили друг друга; в этом свобода - в любви к Богу и к ближнему. В этом и свобода, и равенство.

Когда нет добрых наставников, то должно смиренно предаться воле Божией. И тогда Господь будет умудрять нас Своею благодатью, ибо Господь так много нас любит, что и выразить невозможно.

За то страдаем мы, что не имеем смирения. В смиренной душе живет Дух Святой, и Он дает душе свободу, мир, лю-

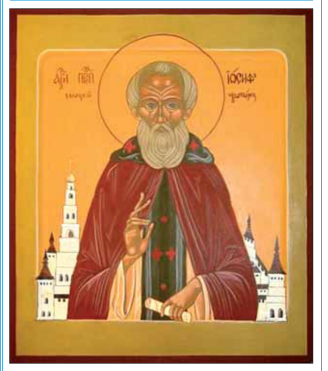
О, братья мои, вся земля, покайтесь, покамест есть бовь, блаженство. Стяжать смиренный дух - "это великая наемя. Бог милостиво ждет нашего покаяния. И все Небо, ука, которую скоро не одолеешь".

Драгоценнее всего на свете - знать Бога и хотя бы отчасти разуметь волю Его. Познавшая Бога душа - во всем должна предаться на волю Божию и жить пред Ним в страхе и любви. В любви, потому что Господь есть любовь. В страхе, потому что должно бояться, как бы не оскорбить Бога какимлибо плохим помыслом.

Как узнать, живешь ли ты по воле Божией? - Вот признак: если ты скорбишь о какой-либо вещи, то значит не вполне предался воле Божией, хотя тебе, быть может, и кажется, что ты живешь по воле Божией. Кто живет по воле Божией, тот не заботится ни о чем. И если ему нужна какая-либо вещь, то он и себя и вещь предает Богу; и если не получит нужную вещь, то все равно остается покоен, как если бы имел ее. Душа, которая предалась воле Божией, ничего не боится: ни грозы, ни разбойников, ничего. Но что ни случится - она говорит: "Так Богу угодно". Если болен, - думает: "Значит, мне нужна болезнь, иначе бы Бог не дал мне ее". И так сохраняется мир в душе и теле.

"Великие старцы двадцатого столетия"

### ПЕРВОИГУМЕН ВОЛОЦКИЙ



Преподобный Иосиф Волоцкий (в миру Иоанн Санин) родился в семье вотчинника, владельца села Язвище Волоколамского княжества. Точная дата рождения Преподобного не установлена, но большинство источников указывает 1439/1440 годы. Прадед Иосифа - Саня (основатель фамилии) был родом из Литвы. О родителях преподобного Иосифа - Иоанне и Марии известий почти не сохранилось, за исключением сведений о том, что они умерли в монашестве. Кроме преподобного Иосифа у них было еще три сына: Вассиан, Акакий и Елеазар. Вассиан и Акакий приняли монашеский постриг. Впоследствии Вассиан стал архиепископом Ростовским.

В возрасте семи лет отрок Иоанн был отдан в обучение старцу Волоколамского Крестовоздвиженского монастыря Арсению. За два года он изучил Священное Писание и стал чтецом в монастырской церкви. В двадцать лет Иоанн посетил Тверской Саввин монастырь, где познакомился с духовным наставником Варсонофием, и, "мудре последуя совету и благословению прозорливаго и святаго старца Варсонофия", пришел в обитель преподобного Пафнутия и умолил того принять его в послушание.

В Боровском монастыре преподобный Пафнутий постриг юношу в иночество с именем Иосиф. Восемнадцать лет провел преподобный Иосиф под руководством святого подвижника. По преставлении своего учителя он был назначен игуменом Боровского монастыря, которым управлял около двух лет. В этой обители он ввел общежительный устав, что вызвало недовольство некоторых иноков. Преподобный Иосиф вынужден был покинуть обитель и отправился в паломничество по Русским святыням. Так он оказался в Кирилло-Белозерском монастыре. Здесь он еще более укрепился в желании создать новое монашеское общежитие. Из Кирилло-Белозерского монастыря он удалился в Волоколамские пределы, где в 1479 году при слиянии рек Струги и Сестры в лесу основал обитель Успения Пресвятой Богородицы. В своем монастыре преподобный Иосиф ввел самое строгое общежитие и составил для него собственный Устав, значительная часть которого взята из Устава преподобного Нила Сорского.

Преподобный Иосиф воспитал целую школу иноковподвижников. Многие постриженики Иосифо-Волоколамского монастыря были архипастырями и занимали важнейшие кафедры Русской Церкви: митрополиты Московские и всея Руси Даниил (†1539) и святой Макарий (†1563), архиепископ Вассиан Ростовский (†1515), епископы Симеон Суздальский (†1515), Досифей Крутицкий (†1544), Савва Крутицкий, по прозванию Черный, Акакий Тверской, Вассиан Коломенский, святители Казанские Гурий (†1563) и Герман (†1567), святитель Варсонофий, епископ Тверской (†1576).

На церковных Соборах 1490 и 1504 годов преподобный Иосиф выступил с обличением ереси жидовствующих, возникшей в Новгороде. Он решительно добивался осуждения упорствующих отступников. Кроме основного его сочинения "Просветитель", направленного против этой ереси, перу Святого принадлежат также 24 послания к различным лицам, краткая и пространная редакции монастырского Устава.

Преподобный Иосиф преставился 9/22 сентября 1515 года и был погребен близ алтаря Успенского храма своей обители. Собором 1578 года преподобный Иосиф был причислен Церковью к местночтимым Святым, а в 1591 году - к общерусским. Память Святого совершается 9/22 сентября и 18/31 октября.

"Преподобный Иосиф Волоцкий"

### Обновление храма Воекресения Христова в Иерусалиме

Праздник этот еще называется в народе "Воскресением словущим" и означает, что он словет (или слывет) Воскресением, в отличие от Праздника Светлого Христова Воскресения и относится именно к освящению храма в честь Воскресения Христова в Иерусалиме.

После вольных страданий и крестной смерти Господа и Спаса нашего Иисуса Христа священное место Его страданий долго попиралось язычниками. Когда римский император Тит в 70 году завоевал Иерусалим, он разорил город и разрушил храм Соломона на горе Мориа, не оставив там камня на камне, как об этом предсказал еще Спаситель в беседе с учениками (Мк. 13, 1-2).

Позднее ревностный язычник император Адриан (117-138) разрушил многие христианские святыни, желая изгладить память о них.

Когда на царство вступил равноапостольный Константин Великий (306-337), первым из римских императоров признавший христианскую религию, он вместе со своей благочестивой матерью царицей Еленой решил обновить город Иерусалим и на месте страдания и Воскресения Господа Иисуса Христа воздвигнуть новый храм, очистить от скверных языческих культов места, связанные с памятью Спасителя, и вновь все их освятить.

Благоверная царица Елена отправилась в Иерусалим с большим количеством золота, а равноапостольный Константин Великий написал письмо патриарху Макарию I (313-323), в котором просил его всячески содействовать святому делу обновления христианских святынь. Прибыв в Иерусалим, святая царица Елена уничтожила все идольские капища, очистила город от языческих идолов и освятила осквернявшиеся места.

Она горела желанием отыскать Крест Господа нашего Иисуса Христа и приказала раскопать место, где стоял храм Венеры. Там был обнаружен засыпанный Гроб Господень и Лобное место, неподалеку от которого были найдены три креста и гвозди. Чтобы определить, который из трех крестов принадлежал Спасителю, патриарх Макарий повелел возлагать кресты по очереди на усопшего, которого проносили мимо к месту погребения. Как только Крест Христов коснулся умершего, он тотчас ожил.

В величайшей радости благоверная царица Елена и патриарх Макарий высоко подняли Животворящий Крест и показали Его всему стоявшему народу. В честь этого события Святая Церковь установила праздник Воздвижения Честного и Животворящего Креста Господня.

Святая царица немедленно приступила к построению большого храма, который включил в свои стены место распятия Спасителя - Голгофу и Гроб Господень, находившиеся на небольшом расстоянии друг от друга, как об этом пишет святой апостол и евангелист Иоанн Богослов: "На том месте, где Он распят, был сад и в саду гроб новый, в котором еще никто не был положен. Там положили Иисуса ради пятницы иудейской, потому что гроб был близко" (Ин. 19, 41-42).

Храм Воскресения строился 10 лет, и святая царица Елена (327) не дожила до завершения строительства. Окончание сооружения Новозаветного храма Воскресения Христова, названного "Мартирион", в память Крестных страданий Спасителя, совпало с 30-летием царствования равноапостольного императора Константина Великого. Поэтому состоявшееся 13 сентября 335 г. освящение храма Воскресения было особенно торжественным. В освящении храма принимали участие иерархи Христианской Церкви из многих стран: Вифинии, Фракии, Киликии, Каппадокии, Сирии, Месопотамии, Финикии, Аравии, Палестины, Египта. На торжество обновления были приглашены отцы только что закончившегося Тирского Собора. В тот же день был освящен весь город Иерусалим.

"Святые жены"

# честное дреко

Итак, мы вошли в торжество Воздвижения Честнаго и Животворящего Креста Господня. Слова и поучения отцов Церкви на этот день содержат в себе историю судьбы Честного Древа. триста лет пролежавшего спрятанным от глаз людей под холмом, на коем воздвигнуто было капище Венеры. Рассказывается, как царица Елена обрела Честное Древо.

Вспоминается чудо исцеления благочестивой жены, лежащей на смертном одре, и воскрешение умершего от приложения к ним Честного Древа. "Весть об этом чуде, потрясшая присутствующих, во мгновение ока облетела Иерусалим и собрала верующих к подножию Креста на Голгофу. (Чем пересказывать своими словами, мы уж лучше будем цитировать архимандрита Иоанна.) И безчисленное множество людей желало хотя бы издали увидеть чудесное Древо. Святитель Макарий с царицей Еленой, встав на возвышении, воздвизали Честной Крест елико возможно высоко на все четыре стороны, чтобы все могли поклониться ему. Народ же, объятый благоговейным трепетом, восклицал во множестве: "Господи! Помилуй!" После обретения Животворящего Креста Господня равноапостольный император Константин повелел воздвигнуть в Иерусалиме величественный и обширный храм в честь Воскресения Христова... Крест Господень был воздвигнут в храме, и в этот день было установлено праздновать Воздвижение Честного и Животворя- окропившего это страшное орудие рия Синаита озаряет высочайшее откщего Креста Господня. А Церковь впервые в этот день запела: "Кресту нашу совесть, доказывая, что за каж-Твоему поклоняемся, Владыко, и святое Воскресение Твое славим!" В этот же день вспоминается еще одно событие, связанное с жизнью Креста ся. Православное религиозное созна-Господня. С 614 года по 628 год Чест- ние живет мировосприятием, препоное Древо претерпевало пленение от данным миру Христом, живет преперсов... Победа греческого импера- ломлением видимой земной реальтора Ираклия над персами вернула ности в невидимую Небесную, пре-Крест в Иерусалим"



Разумеется, каждый отец Церкви ня, но никто из них не ограничивается ствием к страданиям Господа, кровью жизнь вечную к славе". Святого Григо-



дого из нас претерпел Господь весь ужас крестного умирания и смерти.

Но и на этом они не успокаиваютломлением пространства-времени в безконечную вечность, что открывает не только способность осознавать себя участником древнейших событий, но и возможность в земных событиях, в предметах видимых познавать слово Божие, высший, Богом заложенный в них смысл.

во, святой Иоанн Дамаскин видит его но темные силы трепещут и отходят от в раю, предызобразившим этот чест- да мы совершаем крестное знамение, ный крест". А святой Димитрий Росто- мы как бы на себя берем Крест Хрисвский видит другое древо райское, тов; мы решаемся следовать за Ним; а древо, с которого Ева сняла плод, и путь Христос нам указал: "Отвергнись делает вывод: "Древом райским мы себя, возьми крест и иди за Мной". были умерщвлены, а Древом Крест- Чтобы никто у тебя не отнимал жизни, ным оживотворены; первым изгнаны из рая, вторым восходим на Небо; первым нас победил враг, вторым мы побеждаем врагов". Архимандрит Иоанн убежден, что "и по сей день живет Крест, как живая личность, как ти твоей так жить и так умирать, как человек, принимая на себя и безграничную любовь, и столь же безграничную ненависть. И во все времена ко Кресту сегодня на прощанье, - покжизни мира Кресту суждено быть по-своему повествует о событиях, камнем преткновения. Для богоборсвязанных с "жизнью" (как выразился цев - он есть жестокое и ненавистное архимандрит Иоанн) Креста Господ- поприще страданий, ведущее в смерть. Для последователей Христа хроникой. Один желает вызвать у нас Крест таких же скорбей и страданий чувство благоговения к величайшей становится любимым поприщем высхристианской святыне; другой пыта- шего духовного наслаждения, путем ется расшевелить наши сердца сочув- шествия за любимым Христом в видение Креста.

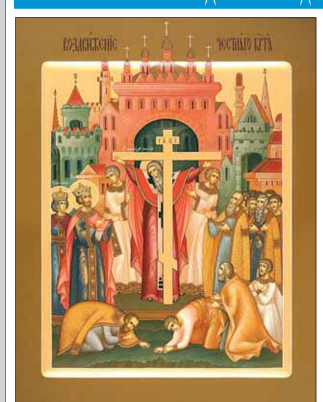
казни; третий старается пробудить ровение. Он видит Крест "знамением жизни Пресвятой Троицы непостижимой", у него "Крест трисоставной, Честное Древо, Троицы Триипостасной носит образ".

Митрополит Антоний в проповеди на Воздвижение Креста Господня, минуя все исторические факты и даже само упоминание о Честном Древе, раскрывает идею Креста в обычном нашем крестном знамении. "Как благоговейно должны мы совершать крестное знамение и относиться к тому, что оно значит для нас. Когда мы кладем на себя крест, мы кладем на себя знак, перед которым дрожат все темные силы, раз сразившиеся с Богом Крестом и побежденные этим Потому-то, созерцая Честное Дре- Крестом. Мы этого не умеем ощутить; "древом жизни, насажденным Богом Креста Господня. Но вместе с тем, коготдавай ее каждый день, каждый час. пока не придет время отдать ее раз и навсегда в руки Божии. И пусть вся твоя жизнь будет несением этого креста - знамения победы и готовносумирал Господь.

> Поэтому, когда будете подходить лонитесь ему благоговейно, любовно, трепетно, но, приложившись к нему, отдавая ему поцелуй веры и поцелуй любви, примите заповедь Господню: Отвергнись себя! Возьми свой крест и последуй за Мной - куда бы Я ни пошел... Аминь". Видите, в какую широкую картину смыслов разрастается

"Путь святых праздников"

## NOVIGHUE E IPAZAHUK ROZARUMEHUA O KPECT



По воле Божией мы родились и воспитались в православной христианской вере. Наша вера не обещает никому ни внешних почестей, ни славы, ни богатства. Она на всех и каждого в самой купели Крещения надевает крест. Всем, кто хочет быть истинным православным христианином, наш Спаситель говорит не что иное, как: "Кто хочет идти за Мною, отвергнисъ себя, и возьми крест свой, последуй за Мною (Мк. 8, 34). Каждый из нас на своем собственном кресте обязан распять свои страсти, свои желания и умертвить грех. Словом, от каждого из нас требуется самоотвержение. Живи, христианин, не как сам хочешь, а как тебе Бог велит. Таково правило христиан православных. Само собой понятно, что нелегкий подвиг предлагает христианство. О нем легче говорить, нежели исполнить; легче посоветовать это другому, нежели самому сделать; легче назваться христианином, нежели быть им. Да, тяжела, не под силу нам, грешным, обязанность самоотвержения.

Сознает это и святая наша руководительница, мать наша Святая Церковь. Она устанавливает в течение года праздники в честь Креста, износит в известные дни года из алтарей и поставляет Крест перед нашими глазами. Она излагает учение о Кресте в чтении Апостола, Евангелия, песнопениях и проповедях, Этим средством она хочет облегчить нашу тяжелую ношу, призвать нас к терпению во всех случаях и обстоятельствах жизни. Размыслим, каким образом облегчается путь нашей жизни Животворящим Крестом.

1. Когда взираем на Животворящий Крест, возникает всегда вопрос: за кого пострадал Иисус Христос? Он, чистый от всякого греха, страдал и умирал на Кресте за грехи человечества, чтобы Своей смертью приобрести всем верующим в Него блаженство. Мы же страдаем на своих крестах, как это ни кажется странным, для своей же собственной пользы. Наши страдания это труд, за который ожидается щедрое воздаяние и сугубая награда. Наши скорби - это неприятное лекарство, с принятием которого ожидается облегчение и исцеление. Итак, если Христос Свою великую жизнь от-

дал за нас. по любви к нам. то неужели мы из любви к себе откажемся от скорбей и труда? У христианина воля должна быть твердая и решительная. Эта воля и управит его на жизненном пути.

2. Какие же кресты предлагаются христианину? Они, в сущности, малы до ничтожности перед Крестом Спасителя. Христианину предлагается воздержание и умеренность в пище в определенное сроком время. Малодушные ропщут: "Зачем нужен этот пост? Часты у нас посты!" Но тот, кто есть христианин не по одному имени, тот вспомнит, как Христос за нас постился. Этим воспоминанием он победит свой ропот. Божественный Страдалец говел без пищи и питья сорок дней; и на Кресте томила Его жажда. Таким образом, крест поста облегчается примером Спасителя.

3. Христианин обязан чаще посещать храмы Божии и усилить свои молитвы и в храмах и дома. Это крест молитвы. Но когда вспомним, как Христос, вовсе не имевший нужды в молитве, проводил дни и целые ночи в молитве, когда вспомним ту ужасную ночь в саду Гефсиманском, где Христос молился так пламенно, что Его пречистое Тело источило кровавый пот, - то, если мы христиане не по имени только, нас не утрудит молитва. Она возвысит нашу душу и озарит наши чувства пониманием высокого, невыразимого словами значения самых мучительных страданий, полная чаша которых стоит пред каждым из нас. Итак, крест молитвы не только нас не испугает, но утешит и освятит.

4. От истинного христианина требуется смирение. Этот крест кажется тягостным. Покорность как бы умаляет нас. Мы любим высоко ставить свои достоинства, и многим нравится гордая осанка, неуступчивость, постоянное стремление к внешним почестям и славе. Но христианин должен вспомнить о Христе. Взгляните на Крест Животворящий, на распятого Господа нашего Иисуса Христа и вспомните Его земную жизнь. В Его Божественном лице запечатлелись смирение, уничижение и грусть. Дни Его жизни были днями позора и поругания. Страдая на Кресте, Он претерпел и гордые насмешки, и презрительное отвращение толпы. Да, Он и жил одиноким и умер безпомощным на Кресте. По слову Пророка, он испытал мучения адовы (Пс. 17, 6).

Итак, христианин должен быть убежден, что здешняя жизнь исполнена крестами. Не отказываться от крестоношения, но, если можешь, любить крестоношение - вот крайняя черта христианской жизни. Крестом и через Крест Господь усыновил нас Себе.

Если мы изнеможем в борьбе, то воззовем к Отцу Небесному; Он пошлет и нам Святого Духа, Который облегчит наши немощи (Рим. 8, 26). Он пошлет к нам Ангелов Божиих, которые нас поддержат, когда оскудеют наши силы. Он пошлет к нам добрых людей, которые своим участием и своим благотворным словом поддержат нас на краю бездны и утешат нас перед лицом отчаяния. Он представит нашему уму и нашему сердцу будущую жизнь, вечную жизнь и Царство Небесное, к которому ведет только путь Христа. Воодушевимся же мыслью: если мы со Христом пострадаем, то с Ним и прославимся (Рим. 8, 17).

Итак, вот почему в день праздника Воздвижения Животворящего Креста Церковь вынесла из алтарей кресты! Помолимся же перед Животворящим Крестом и пойдем в своей христианской жизни дальше, приобретая себе вечное богатство духовных благ с верою, что ни смерть, ни жизнь... ни высота, ни глубина, ни другая какая тварь не может отлучить нас от любви Божией во Христе Иисусе, Господе нашем (Рим. 8, 38-39).

Протоиерей Валентин Амфитеатров

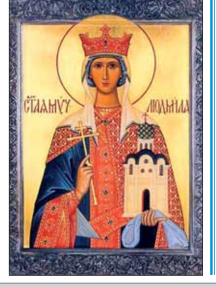
### ЛЮДМИЛА

Святая мученица Людмила была товым. Драгомира подослала убийц, женой чешского князя Боривоя. Супруги приняли Святое Крещение па Моравского, просветителя славян. Они проявляли заботу о просвещении светом истинной веры своих подданных, строили храмы и приглашали священников для совершения в них богослужений.

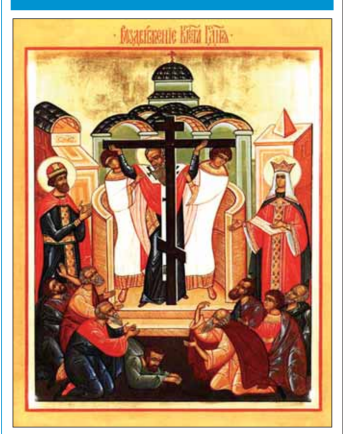
Оставшись вдовой после ранней смерти мужа, святая Людмила, вела строгую, благочестивую жизнь и продолжала заботиться о Церкви в дни правления ее сына князя Братислава, которое продолжалось 33 года. Жена князя Братислава Драгомира люто ненавидела христиан и препятствовала благим трудам святой Людмилы по просвещению Чехии светом Хрис-

от рук которых святая Людмила и приняла мученическую смерть. Мощи от святителя Мефодия, архиеписко- святой мученицы Людмилы были погребены в Течине, у городской стены. От них стали совершаться многочисленные исцеления. Князь Вячеслав, внук святой Людмилы, перенес святые моши в Прагу, в храм во имя святого Георгия Победоносца, где святыня пребывает и поныне. Частица мощей святой мученицы Людмилы была привезена в Москву митрополитом Чешских земель и Словакии Дорофеем в 1999 году по случаю освящения храма во имя святителя Николая в Котельниках. В этом храме пребывает частица святых мощей мученицы Людмилы.

"Святыни Православия"



### ПЕРЕД ВОЗДВИЖЕНИЕМ ЧЕСТНОГО ЖИВОТВОРЯЩЕГО КРЕСТА ГОСПОДНЯ



Когда было обретено Животворящее древо Христа Спасителя, то по желанию всего народа этот Крест был воздвигнут на высокой горе, и здесь он руками Патриарха Макария был воздвигаем пред всем народом; а весь народ и весь клир, созерцая Животворящий Крест, обагренный Кровию Христа Спасителя, со слезами и умилением взывал: "Господи, помилуй! Господи, помилуй! Господи, помилуй!" И ныне, в воспоминание этого события, совершается трогательный обряд Воздвижения Животворящего Креста Господня.

Вы сейчас узрите, как святой крест будет возвышаться и опускаться долу моими грешными руками.

Что означает этот обряд? Что означает возвышение креста?

Возвышение креста значит возвышение человека, украшенного образом и подобием Господа и живущего в раю в блаженном и невинном состоянии.

Низложение долу креста означает человека, поддавшегося искушению диавола и нарушившего заповедь, данную Господом, человека, который ниспал и совершенно погиб бы, если бы Христос Своими страданиями не искупил весь род человеческий.

Теперь, спросите, что означает вода, которая будет возливаться на крест? Эта вода означает Кровь Христову, которую пролил на Кресте Иисус Христос и которою Он омыл грехи всех человеков.

Теперь, спросите вы еще, что означает это постоянное многократное повторение: "Господи, помилуй!" Зачем оно нужно - повторение этой краткой молитвы? Зачем она так часто повторяется? А вот зачем: затем, что бывают такие минуты, когда самая ожесточенная душа, когда даже и самая загрубелая совесть испытывает невообразимые мучения, когда, как страшные лица, пред нею проходит все прошедшее, все содеянное в жизни, все грехи, беззакония, злоба, несправедливость, обиды, - тогда душа человека томится и тоскует, и если человек вовсе не лишен веры. тогда ему остается только одно - взывать: "Господи, помилуй! Господи, пощади! Господи, спаси!"

Но, братие, каждый человек, хотя бы он был и самый благочестивый, самый добродетельный, тем не менее без греха не проживает, хотя бы очень кратковременна была его жизнь. Сколько раз мы изменяли обетам, данным при Крещении; сколько раз при покаянии очищали свою душу и снова падали, сколько раз дерзали причащаться Тела и Крови Христовой, этого страшного Таинства, и снова падали... И остается нам взывать: "Господи, помилуй! Господи, помилуй!"

И благо нам, если мы в этой жизни принесем покаяние: там, за гробом, нет возможности покаяться... все тогда пропало. Будем спешить приносить покаяние. В жизни все быстро проходит, все изменяется - и молодость, и счастие, и радости, - а впереди зияет пропасть.

Митрополит Трифон (Туркестанов)

### CACKO ROHAKKOCAKAII

### СВЯТЫЕ МУЧЕНИЦЫ ВЕРА, НАДЕЖДА, любовь и софия



Святые мученицы Вера, Надежда и Любовь родились в Италии. Их мать, святая София, была благочестивой вдовой-христианкой. Назвав своих дочерей именами трех христианских добродетелей, София воспитывала их в любви ко Господу Иисусу Христу.

Святая София и дочери ее не скрывали своей веры во Христа и открыто исповедовали ее перед всеми. Наместник Антиох донес об этом императору Адриану (117-138), и тот велел привести их в Рим. Понимая, зачем их ведут к императору, святые девы горячо молились Господу Иисусу Христу, прося, чтобы Он послал им силы не устрашиться предстоящих мук и смерти. Когда же святые девы с матерью предстали перед императором, все присутствовавшие изумились их спокойствию: казалось, что они были званы на светлое торжество, а не на истязания. Призывая по очереди сестер, Адриан убеждал их принести жертву богине Артемиде. Юные девы (Вере было 12, Надежде -10 и Любови - 9 лет) оставались непреклонны. Тогда император приказал жестоко истязать их, но Господь Своей невидимой силой хранил их. Младшую, Любовь, привязали к колесу и били палками, пока тело ее не превратилось в сплошную кровавую рану. Перенося невиданные муки, святые девы прославляли своего Небесного Жениха и оставались непоколебимыми в вере. Святую Софию подвергли иной, тяжелейшей, пытке: мать была вынуждена смотреть на страдания своих дочерей. Но она проявила необыкновенное мужество и все время убеждала девиц вытерпеть мучения во имя Небесного Жениха. Все три девицы с радостью встречали свою мученическую кончину. Они были обезглавлены.

Чтобы продлить душевные страдания святой Софии, император разрешил ей взять тела дочерей. София положила останки их в ковчег, отвезла с почестями на колеснице за город и похоронила на высоком месте. Три дня святая София, не отходя, сидела у могилы дочерей и, наконец, предала там свою душу Господу.

"Святые жены"

### ЗАСТУПНИЦА УСЕРДНАЯ

### ПРАВОСЛАВИЯ ЗАЩИТНИЦА, ВСЕГО МИРА НАДЕЖДА И УТЕШЕНИЕ

К 450-летию принесения на Русь иконы Божией Матери, именуемой ныне Почаевской

Эта икона принадлежит к числу наиболее чтимых народных святынь. Ее значение усиливается еще и местом нахождения. Она стоит на рубеже между Россией и Западом, между православием и католичеством. По множеству истекших от нее чудес она стала известной по всему славянскому миру - в Боснии, Сербии и Болгарии.

Чудеса от этой иконы отличаются не только крайней многочисленностью, но и своей необычайностью. В монастырских книгах сохранялись записи с подписью самих исцеленных, часто скрепленные печатями. Были случаи избавления от застарелых неизлечимых недугов, освобождения из плена, вразумления грешников и др.

Икона пребывает в Лавре 450 лет. Но задолго до этого гора Почаевская была отмечена благодатью Богоматери. В 1340 г., когда гора была совершенно необитаема, пришли и поселились в небольшой пещере два инока. Они-то и были свидетелями чудного явления Богоматери. Как-то раз один из них после обычной молитвы пожелал взойти на вершину горы. И вдруг он увидел Богоматерь, окруженную пламенем и стоящую на камне. Он немедленно позвал другого отшельника, который тоже удостоился созерцать чудное видение. Все это видел и пастух, именем Иоанн Босой, который взбежал на гору, где застал обоих иноков, и все они втроем прославили Бога. На камне, где стояла Богоматерь, остался навсегда вдавленным отпечаток правой стопы Пречистой, источающий целебную воду.

Когда в 1559 г. проезжал Волынью из Константинополя митрополит Неофит, он посетил жившую в имении Орля (Урля, в 9 верстах от Почаева, в Кременецком уезде) Анну Гойскую и по ее просьбе гостил там некоторое время. При отъезде он оставил ей в благословение взятую им из Константинополя икону Богоматери.

От иконы стали совершаться знамения. Ее видели окруженной сиянием. Тогда Гойская затеплила перед ней неугасимую лампаду. Когда же от иконы исцелился ее хромой брат Филипп, в 1597 г. она передала икону инокам, поселившимся на Почаевской горе. На скале поставили церковь в честь Успения Богоматери, а при ней создали монастырь, на содержание которого Гойская дала средства. С этих пор икона и стала называться Почаевской.

По смерти Гойской Почаевская гора досталась ее племяннику, лютеранину и ненавистнику Православия, Андрею Фирлею. Он ограбил монастырь и захватил икону, которую держал у себя дома 20 лет. Однажды он решил поглумиться над православной святыней. Созвав гостей, одел свою жену в ризы православного священника, дал ей в руки потир, и она стала громко кричать хулы на Богоматерь и Ее иконы. Но тут же была наказана. Ее стал мучить злой дух, и она освободилась от ужасного недуга лишь после того, как ее муж вернул Почаевскую икону в монастырь. Это было в 1644 г.

Через 5 лет икона была перенесена в новый Троицкий храм, воздвигнутый в обители супругами Домашевскими. От иконы снова стали совершаться исцеления. Они были столь многочисленны, словно вернулись дни земной жизни Христа.

Один почаевский монах был захвачен в плен татарами. Томясь в неволе, он вспоминал величественный, чудный Почаев с его церквами и святынями, его богослужения и напевы. Особенно тосковал он при наступлении дня Успения и слезно молил Богоматерь избавить его от плена. И вот, благодаря Пречистой, не стало вдруг стен тюрьмы, не стало пространства, и он очутился у стены дорогой обители, полной собравшегося к празднику народа.

Дивную помощь оказала Богоматерь защитникам Своей обители. В 1675 г. турки осадили Почаев. Монастырь состоял почти из одних деревянных зданий. Защищаться было трудно. Оставалась одна надежда - на Богоматерь. Со слезами молились иноки перед сиянии, блистая ярче солнца, Богоматерь в образе величавой Жены держала над Почаевым Свой омофор, как бы покрывая обитель кева, и с левой - святая Ирина. Своей силой. Вокруг Богоматери было множество Ангелов в воинских одеждах с молниеносными мечами в руках. Туркам показалось, что небесные воины гонят их, и они обратились в безпорядочное бегство, а защитники Почаева сделали вылазку и окончательно разбили их. Турки долго не могли забыть этого поражения.

Полвека спустя почаевский инок Гавриил был проездом в Константинополе и разговорился с одним турком. Услыхав, что инок из Почаева, он спросил:

- Жива ли ваша богиня?
- Жива и вечно будет жить, отвечал инок, поняв предложенный ему вопрос.
- Люта ваша богиня! взволнованно закричал турок. Там погиб мой отец и много наших. Я был мал тогда, но не забуду этого

Около 1721 г. Почаев с иконой перешел к униатам. На месте разобранного ими Троицкого храма они воздвигли обширный нахождения ее у униатов записано 539 чудес, хотя и не все заносилось в летопись.



кали слухи, что чудотворная икона, оставив Почаев, перенеслась в соседний Доминиканский монастырь, находившийся в Австрии. Но новые и новые исцеления опровергали эти обманные слухи.

Так, в 1832 г. слепая девочка Анна Акимчукова пришла в Почаев с 70-летней бабушкой из Каменец-Подольска. Помолившись у иконы и промыв глаза водой из стопы Богоматери, она вдруг стала видеть. Ее бабка, державшаяся униатства, пораженная чудом, тут же приняла Православие.

В 1859 г. император Александр Николаевич в память посещения Почаева пожертвовал Успенскому храму высокий иконостас; в третьем его ярусе и помещается в звездообразном киоте чудотворная икона, спускаемая на шнурах для поклонения верующих.

Изображение Богоматери на иконе поясное. Икона Почаевская изображает Божию Матерь, у Которой Предвечный Младенец находится на правой руке. В левой руке Своей Богоматерь держит плат вроде пеленок, которыми прикрыты ноги и спина Иисуса Христа. Богомладенец положил левую руку на плечо Богоматери, а правой благословляет, а Матерь Божия приклонила Свою голову к головке Сына и, так сказать, выражает сердечную Свою любовь к Нему "милым и выразительным соединением Своего Материнского лица с личиком Сыновним". Лик Божией Матери написан только в пояс и с левой стороны содержит обычную греко-славянскую надпись в виде монограммы, означающей: "Матерь Божия". Такая же монограмма находится и со стороны Спасителя и означает: "Иисус Христос". Кроме сего на иконе Почаевской находится еще семь миниатюрных изображений святых угодников: два с правой стороны, два с левой и три в нижней части. Из них по правую сторону изображен в рост святой пророк Илия и под ним святой Мина: с левой - святой первомученик Стефан и под ним Ее образом. Игумен велел петь акафист Богоматери. Когда запели преподобный Авраамий. Нижние изображения представляют "Взбранной Воеводе победительная", над храмом в воздухе встало Святых из лика женщин и, подобно Божией Матери, написаны чудное видение, немедленно замеченное турками. В лучезарном только в пояс, а именно: посредине - святая великомученица Екатерина, с правой стороны от нее преподобная Пятница или Парас

> В Успенском же соборе хранилась большая икона, носящая также название Почаевской. Она устроена киевлянами в память избавления Киева от холеры в 1848 г. и считается чудотворной. На ней внизу изображена стопа Богоматери. Иконы этого вида называются "стопочными" в отличие от тех, где есть лики Святых - "с

> При входе в Успенский собор за небольшой латунной оградой у первой колонны справа под бронзовым позолоченным ковчегом находится цельбоносный отпечаток стопы Богоматери, неоскудно источающий целебную воду.

### "Чудотворные иконы Пресвятой Богородицы"

5 августа 2009 г., в день празднования Почаевской иконе Божией Матери и в связи с 450-летием принесения на Русь этой святыни, Патриархом Московским и всея Руси Кириллом в сослужении митрополита Киевского и всея Украины Владимира, архиере-Успенский собор. Чудеса от иконы не прекращались. За 110 лет *ев Украинской Православной Церкви, украинского духовенства,* при стечении десятков тысяч верующих со всей Украины была отслужена Божественная Литургия и совершен молебен Почаевской В 1831 г., когда была уничтожена уния, Почаев снова перешел к иконе Божией Матери, а затем освящен новый шеститонный колоправославным и был назван Почаевской Лаврой. Католики распус- кол для лаврской звонницы, специально отлитый ко дню торжеств.

# ДVX - ВЫСШАЯ ЧАСТЬ ЧЕЛОВЕЧЕСКОЙ ДУШИ



Святитель Феофан Затворник

В человеке надо различать душу и дух. Дух содержит чувство Божества - совесть и ничем неудовлетворимость. Он есть та сила, которая вдохнута в лицо человека при сотворении. Душа - низшая сила, или часть той же силы, назначенная на ведение дел земной жизни. Она такого чина, как и душа животных, но возвышена, ради сочетания с нею духа.

Все действия, или вернее движения души, столь многообразны и сложны, так переплетаются друг с другом, столь молниеносно изменчивы и зачастую трудно уловимы, что их для удобства различения принято разделять на три вида, три разряда: мысли, чувства и желания. Эти движения души служат предметом изучения науки, называемой "психологией".

Органом тела, с помощью которого душа производит свою мыслительную работу, является мозг.

Центральным органом чувства принято считать сердце. Оно является мерилом того, что нам приятно или неприятно. Сердце естественно рассматривать как некий центр жизни человека, центр, в котором вмещается все, что входит в душу совне, из которого исходит все, что обнаруживается душою вовне.

Желаниями человека руководит воля, которая не имеет для себя вещественного органа в нашем теле, а орудия для исполнения ее предначертаний - это наши члены, приводимые в движение при помощи мускулов и нервов.

Жизнь душевная состоит в удовлетворении потребностей ума, чувства и воли: душа хочет приобрести знания и испытывать те или иные чувства.

Дух из Бога, сочетавшись с душою животною, возвел ее на степень души человеческой. И стал человек двояк. Одно тянет

его к Небу, другое - к земле. Когда человек в своем чине держится, то он живет духом, то есть страхом Божиим водится, и совести слушается, и Горнего ищет. А когда он поддается влечениям души дольней, то выходит из своего чина, и то, чего хочет дух, думает достать среди тварей. Этого ему не удается, и он томится и крушится. Дух тут, как пленник в узах, находится в услужении у варваров - страстей похотных. Сам он не удовлетворяется и страсти делает неудовлетворимыми, сообщая им безграничный разлив. Отчего животные потребности у животных все в своей мере, а у человека, когда он предается чувственности, чувственные потребности предела и меры не имеют? Эту безмерность сообщает им дух, попавший в плен к ним, и дух этой безмерностью желает затушить свою жажду Безконечного, по образу Коего создан и в Коем едином благо

Так вот видите, что и животные у нас отправления есть, и в самом их движении проявляется нечто. совсем животным не свойственное.

О чем ни стать рассуждать, всегда придешь к тому заключению, что человек обладает духом, которого истинная жизнь есть жизнь в Боге. Там только он находит покой, там его рай и обетованная земля.

"Дух, - говорит святитель Феофан Затворник, - как сила, от Бога исшедшая, ведает Бога, ищет Бога и в Нем одном находит покой, некиим духовным, сокровенным чутьем удостоверяясь в своем исхождении от Бога, он чувствует свою полную зависимость от Него и сознает себя обязанным всячески угождать Ему и жить только для Него и Им".

Это как раз то, о чем говорил еще блаженный Августин: "Ты, Боже, создал нас со стремлением к Тебе, и безпокойно наше сердце, пока не успокоится в Тебе".

Дух в человеке проявляется в трех видах: страх Божий, совесть, жажда Бога.

Страх Божий - это, конечно, не страх в нашем обычном, человеческом понимании этого слова: это благоговейный трепет перед величием Божиим, неразрывно связанный с неизменною верою в истину бытия Божия, в действительность существования Бога как нашего Творца, Промыслителя, Спасителя и Мздо-

Второе, чем проявляет себя дух в человеке, это - совесть. Совесть указывает человеку, что право, что неправо, что угодно Богу и что не угодно, что должно и чего не должно делать. Совесть есть наш внутренний судия - блюститель закона Божия. Святые отцы называют совесть "голосом Божиим" в душе чело-

Третье проявление духа в человеке святитель Феофан метко назвал "жаждою Бога". Ничем тварным и земным наш дух удовлетвориться не может, пока не обретет покоя в Боге, к живому общению с Коим дух человеческий всегда сознательно или безсознательно стремится.

### ПАТРИАРШИМ ОМОФОРОМ

# ПАТРИАРХ ИОАСАФ I (1634-1640)



В 1634 году на кафедру Московского Патриарха был возведен архиепископ Псковский и Великолукский Иоасаф, которого почивший Патриарх Филарет назначил своим преемником еще

Патриарх Иоасаф I происходил из боярского рода, "во нравах же и житии добродетелен был, а ко царю не дерзновенен". Извещая восточных Патриархов

зумным, правдивым, благоговейным и наученным всякой добродетели". Патриарх Иоасаф не имел при дворе такого влияния, как его предшественник. Иоасаф I стал именоваться иным титулом, более скромным - "Великий Господин", а не "Великий Государь", как Патриарх Филарет. Он сознательно стремился ограничить свою деятельность асаф произвел большую работу по слисферой чисто церковных интересов

Новые отношения между высшей церковной властью и властью государственной были сформулированы самим Патриархом Иоасафом в его послании к царю в связи с конфликтом царя Михаила Феодоровича и крымского хана, когда встал вопрос о войне. Патриарх Иоасаф ответил: "Наш долг молить Бога, Пречистую Богородицу и святителей Московских... о твоем многолетнем здравии и твоего семейства. А о том, что учинить крымцам за мучение твоих людей, нам, твоим богомольцам, не пристойно написать такого ответа..."

Много, усердно и с большой пользой потрудился Патриарх Иоасаф I. чтобы упорядочить церковные обряды и укрепить благочиние. В 1636 году он издал "Память", в которой тщательно расписал порядок богослужения и правила для участвующих в нем клириков и мирян.

Чтобы прекратить разноречивые о его избрании, царь Михаил Феодоро- толки и время от времени возникаю-

вич называл Иоасафа "мужем благора- щие споры о местах в соборных заседаниях, Патриарх Иоасаф I напечатал "Лествицу властем", где определялось сравнительное иерархическое достоинство прибывавших в Москву на церковные Соборы архиереев и настоятелей 46 главнейших монастырей.

> Продолжая издательские труды своих предшественников, Патриарх Иочению и исправлению богослужебных книг, к которой привлек ученых иноков и белое духовенство, "житием воздержательных и крепкожительных, грамоте гораздых". За шесть лет правления Патриарха Иоасафа было выпущено 23 книги, из них некоторые книги были напечатаны впервые.

Патриарх Иоасаф имел особое благоволение к месту своего пострижения -Соловецкому монастырю. Он щедро одаривал его церковными облачениями, богослужебными книгами, деньгами. За сравнительно недолгое время правления Патриарха Иоасафа I было основано три монастыря и восстановлено пять прежних, закрывшихся до него.

Патриарх Иоасаф I оставил о себе память доброго и кроткого пастыря. Скончался он 28 ноября 1640 года и был погребен в Московском Успенском соборе.

> "Первоиерархи Русской Православной Церкви"

### школа молитвы

### **МОЛИТВА** -БЕСЕДА С БОГОМ

Когда становишься на молитву, помни, что вступаешь в беседу с Богом, окружен Ангелами и Святыми, которые живо чувствуют благоговение, любовь и благодарность к Нему, всегда прославляют Его (Ис. 6, 2-3). Бог, прославляемый славословием Ангелов и Святых, благоволит выслушивать и твою беседу с Ним, твою молитву. С какими же чувствами должен ты приносить свою молитву, зная, что она слышится на Небе Богом, Ангелами и Святыми? Молитва твоя должна приноситься с теми же чувствами, с какими воспевают свои песни Ангелы и Святые, то есть с чувствами благоговения, любви и благодарности к Богу.

Но что же делать, если, став на молитву, ты найдешь, что душа твоя не согрета ни одним из этих святых чувств, сообщающих нашей молитве благоухание пред Богом? Тогда начни твою молитву прошением, чтобы Милосердный Бог дал тебе новый, христианский дух и новое, христианское сердце, молись чаще словами мужа по сердцу Божию - Давида царя: "Сотвори мне, Боже, чистое сердце и дух правый обнови внутри меня" (Пс. 50,12).

Молитва есть благоговейная беседа души нашей с Богом. Как любящие дети ежедневно чувствуют потребность беседовать со своими родителями, так и истинные дети Отца Небесного не могут не чувствовать ежедневно потребности обращаться к Нему с молитвой... Что же делать тебе для оживления в душе твоей молитвенного расположения? Читай Святое Евангелие и молитвенные песни царя Давида, а также Жития святых угодников Божиих и чаще посещай дома молитвы - святые храмы Божии: в них особенно веет Святой Дух, Дух молитвы, и располагает к молитве всех предстоящих.

Для успеха нашей молитвы пред Богом не довольно одного благоговения к Богу, нужна еще живая сердечная вера в крестные заслуги Спасителя нашего Господа Иисуса Христа, Сына Божия, Который Своими страданиями на Кресте примирил людей с Богом.

> Святой праведный Иоанн Кронштадтский

### молиться НАДОБНО ВСЕГДА

Молитва есть прошение благ, воссылаемое благочестивыми к Богу. Но надобно не в словах одних поставлять молитву, а паче в душевном расположении молитвенном. И молиться надобно всегда, при всяком случае. Сидишь ли за столом - молись; вкушая хлеб, воздай благодарение Даровавшему; подкрепляя немощь тела вином, помни Подавшего тебе дар сей на веселие сердцу и в облегчение недугов. Миновалась ли потребность в снедях - да не прекращается памятование о Благодетеле. Надеваешь хитон - благодари Давшего; облекаешься в одежду - усугубь любовь к Богу, даровавшему нам покровы, пригодные для зимы и лета, охраняющие нашу жизнь и закрывающие наше безобразие. Прошел ли день? Благодари Даровавшего нам солнце для отправления дневных дел и Давшего огонь освещать ночь и служить для прочих житейских потреб. Когда воззришь на Небо и устремишь взор на красоту звезд, молись Владыке видимого и поклонись Художнику всяческих Богу, Который вся премудростию сотворил (Пс. 103, 24). Когда увидишь, что вся животная природа объята сном, опять поклонись Тому, Кто посредством сна и против воли нашей опять приводит в бодрость силы. Не попускай, чтобы от сонного безчувствия сделалась безполезной половина жизни. Напротив, ночное время да разделится у тебя на сон и на молитву. Таким образом непрестанно будешь молиться, не в словах заключая молитву, но через все течение жизни приближаясь к Богу, чтобы жизнь твоя была непрерывной и непрестанной молитвой.

Для прочего всему есть свое время; по слову Екклесиаста, время всякой вещи (Еккл. 3, 1), но для молитв и псалмопения пригодно всякое время.

Святитель Василий Великий

### СВЯЩЕННЫЕ ПСАЛМЫ В УСТАХ ПОЭТОВ

### ПСАЛОМ 54-й

Внуши, Боже, молитву мою и не презри моления моего (Пс. 54-й)

Среди гнетущих бед, скорбей, Среди вседневных потрясений Вражды, неправды, озлоблений Коварства, лести, досаждений -Внемли, о Боже, ты моей Мольбе в минуту искушенья -Не презри моего моленья И средь житейского волненья Луч милосердия пролей.

Душа моя сильно смутилась... Готовится, мнится мне казнь, Мучительно сердце забилось, И смерти напала боязнь.

И мнится мне гроб и могила... И трепет, и ужас, и страх! И тьма меня грозно покрыла, Свет Божий тускнеет в очах.

Конец мой пришел!.. возопил я... И с воплем во мраке кричу: Кто даст мне, как голубю, крылья, На крыльях я в даль полечу.

В безмолвную глушь и пустыню От мира сует удалюсь -Под сенью святой благостыни -В святой тишине водворюсь:

Тоски, малодушья и бури Избавлюсь мучительства я -Живущий в небесной лазури Спасет и покроет меня.

Затихнет гонения ветер: На всякое время и час И утром, и в полдень, и в вечер -Воздам я хвалы моей глас.

И глас мой Создатель услышит, И бедный мой дух умирит; Как мать в колыбели колышет, В покое своем усыпит.

Земные надежды отвергни -Найти в них опору не мни: На Господа Бога возвергни Печали и скорби твои.

Пред Господом все утихает -Всегда нам крепчайший Он щит: Он дивно тебя препитает, Во век от молвы сохранит.

Ты душу пред Ним исповедай, Неправды свои возвестя, И в полдень, и в полночь поведай: "Се аз уповаю на Тя!"

Л. Бутовский

Бутовский (Леонид) - стихотворец. Образование получил в училище правоведения; служил секретарем совета Смольного института. С 1866 по 1891 г. Бутовский написал 57 небольших стихотворений, большею частью на разные торжественные случаи или на религиозные темы. В 1871 г. его стихотворения вышли особым изданием. Они напоминают те забытые теперь оды XVIII в., которые преподносились тогдашними ""пиитами"" разным высокопоставленным особам.

### ЯЗЫК МОЙ - ВРАГ МОЙ

Сколько зла в мире оттого, что многие люди позволяют себе лгать для тех или иных корыстных целей или ради развлечения и шутки! Нарушение душевного мира, потеря доброго имени, ссоры, вражда, взаимное недоверие и подозрительность, отравляющая все отношения людей, и многое множество других зол происходит от лжи, от намеренной неправды, преувеличения, искажения или даже простой выдумки.

Как дети, так и взрослые начинают лгать, когда в их поведении появляется нечто такое, в чем они не могут открыто признаться. Искренность и ложь служат как бы показателями добродетели и порока. Попробуем же разобраться в этом, столь часто встречающемся, пороке. Прежде всего посмотрим, каким образом человек, будучи еще ребенком, становится лгуном?

Ребенок в первые годы своей жизни не лжет, все его чувства и желания переходят сами собой в слова и действия. Далее следует некий переход от откровенности ко лжи, в котором можно различить несколько промежуточных этапов: ребенок попеременно начинает понимать, что такое ложь; затем он замечает, что ложь употребляется вокруг него другими; потом он убеждается в том, что ложь полезна или даже как бы необходима; наконец, он сам привыкает лгать.

Наиболее существенной причиной лжи служит неправильность поведения. Когда ребенок не слушается родителей и поступает не так, как следовало бы, то у него много шансов стать лгуном. Действительно, вскоре у него не хватит мужества признаваться во всех своих поступках. Ему пришлось бы тогда каждый день, чуть не каждый час признавать себя виновным, и поэтому редкие дети решаются подвергать себя такой неприятности, а большинство лжет, чтобы скрыть свою вину и избежать наказания. Это верно не только по отношению к ребенку, но и по отношению к взрослому человеку. Последите за лжецами - и вы убедитесь, что они почти все начали лгать вследствие неправильного своего поведения. Когда человек выходит из колеи приличия и порядка, когда он посещает места для людей, которых ему не следовало бы посещать, когда он позволяет себе удовольствия, развлечения и поступки, которых следовало бы избегать, то ложь становится для него почти неизбежной.

Наиболее часто встречающаяся ложь - это неполная ложь, или извращение истины: лжец ограничивается тем, что обрабатывает правду по-своему, поправляет или искажает ее в выгодную для себя сторону.

Существует три способа искажать истину: опущение, преувеличение и приукрашивание. Самым простым из них является способ опущения, который состоит в том, что из ряда рассказываемых нами происшествий мы выбрасываем какой-нибудь существенный, но стесняющий нас факт. Такой способ лгать употребляется очень часто по многим причинам. Прежде всего при этом мы ничего не выдумываем, и потому подобный прием не производит впечатления лжи. Самое худшее, что может при этом произойти - это то, что скрываемый факт откроется, но у нас всегда есть отговорка, что мы забыли о нем упомянуть, или хотели сказать о нем позже, или не придали ему никакого значения.

Столь же часто встречается ложь посредством преувеличения. Преувеличивать - значит говорить больше того, что мы сделали или видели. Это значит превращать неприятный случай в катастрофу, приписывать себе приключения, подвиги и т. д. Заметим при этом, что преувеличивать можно также и путем уменьшения: выдавать маленький предмет за микроскопический, меньшать какое-либо числовое значение или сводить продолжительность какого-нибудь происшествия к одной секунде, когда в действительности оно длилось гораздо дольше. И в том, и в другом случае мы хотим усилить действие, производимое нашими словами на слушателей, а в этом-то и состоит преувеличение.

Вот еще один вид лжи: ложь посредством приукрашивания. Она состоит в том, что рассказываемые факты исправляются, некоторые неприятные подробности отбрасываются и заменяются другими, более нам выгодными. Крайняя опасность этого рода лжи состоит в том, что она скоро перестает быть ложью для самого лгуна. Чаще всего такие лжецы удивились бы и вознегодовали, если бы их назвали лжецами.

Обратите внимание на то, каковы пагубные последствия лжи. Ложь пагубна прежде всего для нас самих. Привычка лгать причиняет величайший вред нам самим потому, что она извращает наше духовное настроение. Привычка лгать портит благонастроенность души, потому что она ставит нас в противоречие с разумом и совестью, побуждает нас говорить и действовать против убеждения. Уважение к Богу и истине, благоговение к Богу и Его святому закону, любовь к ближнему



исчезают в лжеце по мере того, как овладевает им привычка лгать. Нравственное чувство ослабляется и подавляется в лжеце. Ложь приводит ко многим грехам и злодеяниям. Привычка лгать приводит к клевете и вероломству. Таким образом, жизнь лжеца становится непрерывным рядом грехов. Как истинно сказал Соломон: "уста лжущие убивают душу!" (Прем. 1, 11).

Вместе с тем вследствие лжи человек теряет всякое доверие между людьми. Кто живет ложью, обманывает людей по привычке, корыстолюбию, злости, тот недостоин их доверия и теряет его, коль скоро лживость его становится известною. Ему не верят, как бы громко он не уверял всех в своей честности. Ложь нарушает и спокойствие людей. Мы чувствуем себя счастливыми в общении с людьми, на честность и доверие которых мы можем положиться, не опасаясь быть обманутыми ими. Но совершенно иное происходит, когда мы общаемся с людьми лживыми и коварными: мы живем всегда в опасении быть ими обманутыми. Кто может при этом жить спокойно?

Многие считают, что не всякого рода ложь в одинаковой мере преступна. Небольшое отступление от истины, служащее для оправдания невинного, кажется еще простительным. Но так как Сам Господь сказал, что ложь, исходящая из уст, убивает душу, то истинно благочестивые не должны никогда отступать от истины. Они не примут на себя вины, чтобы прикрывать ошибки других, они не запятнают совести из желания принести пользу другим. Хотя подобный грех и заслуживает прощения, но, тем не менее, он все-таки есть грех. Избегай, христианин, малейшей тени лжи. Будь то ложь в шутку или с злостным намерением, будь то ложь предумышленная или случайная - ты должен устранять ее из твоих речей. Самое лучшее намерение не может оправдать лжи. Если бы даже речь шла о спасении жизни человеческой, то и тогда ты не должен лгать потому, что ложь никогда не послужит ко благу. Если правдивость есть добродетель, то может ли ложь не

Итак, будем чуждаться всякого лживого слова. По выражению святого апостола Иакова, язык человеческий - это огонь (Иак. 3, 5-8), а потому необходимо:

- 1) удерживать язык свой от всякой лжи и обмана. "Ибо, кто любит жизнь и хочет видеть добрые дни, - говорит Апостол, - тот удерживай язык свой от зла и уста свои от лукавых речей" (1 Пет. 3, 10);
- 2) всей душой любить истину и правду и всеми сипами к ним стремиться:
- 3) понимать, что через ложь мы наносим самые тяжкие обиды и страдания нашим близким. "Для меня лучше умереть, - говорит апостол Павел, - нежели чтобы кто уничтожил похвалу мою" (1 Кор. 9, 15);
- 4) нужно сознавать, что кто лжет, тот подражает дьяволу, отцу лжи;
- 5) наконец, для большего успеха и обуздания языка своего необходимо обращаться к Богу хотя бы с такой молитвой: "Положи, Господи, хранение устам моим, и дверь ограждения о устах моих!" Или: "Владыко живота моего, дух праздности не даждь ми!"

А главное: нужно искоренять ложь с малолетства. Задача борьбы с ложью лежит на родителях, воспитателях и учителях. Необходимо, чтобы они ясно понимали важность этой борьбы, чтобы перестали смотреть на ложь как на небольшой грешок, чтобы они сами не давали повода для лжи и не являлись примером в этом пороке. Чтобы наказывали за ложь строже, чем за всякий другой проступок, чтобы убедили ребенка, что ему простится все, кроме лжи. Чтобы поощряли больше всего именно мужественные усилия быть искренними, чтобы силой своей любви и убеждения внушали детям, что христианину совершенно не следует лгать, что ложью он порочит свое высокое звание и оскорбляет любящего Спасителя, пролившего за него на Кресте Свою безценную кровь.

"О грехе словом"

### О ГРЕХЕ ГОРДОСТИ

# ПОУЧЕНИЕ О ГОРДОСТИ

Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа!

"Всяк возносяйся смирится, и смиряяйся вознесется" (Лк. 14, 11)

Господь наш Иисус Христос на протяжении всей Своей земной жизни постоянно учил народ, преподавая ему Свое спасительное учение. Божественное слово Спасителя вещало о Царствии Божием и в то же время было своим острием направлено против человеческих пороков и страстей. Он, как Законодатель и Учитель нравственности и ее Исполнитель, показал наглядным образом пред лицом всех Своих слушателей, что Он пришел исполнить закон, а не нарушить.

Вся жизнь Иисуса Христа была сплошным подвигом, исполненным глубочайшего смирения. А поэтому Он стремился довести до сознания Своих последователей, насколько гордость вредна и противна пред лицом Божиим, ибо Господь гордым противится, смиренным же дает благодать (Притч. 3, 34).

Что такое гордость? Гордость есть желание и стремление человека выделить себя перед другими, услаждение только собою и даже противление Богу. Все то доброе, что имеет гордец, он приписывает самому себе, своим собственным заслугам. Гордый человек тем самым грешит и против своих ближних. Он презирает их и осуждает, ибо говорит, подобно евангельскому фарисею, о своей святости: "Несмь, якоже прочии человецы" (Лк. 18, 11). Это высокомерие и



осуждение ближних противно Творцу, Который "сотворил от единыя крове весь язык человечь" (Деян. 17, лять величие Божие. Душа, которая воплотила в себе 26). Гордость есть мать всех пороков. Священное Пи- Христово смирение, постоянно ощущает Бога; через сание ясно говорит, что начало греха - гордыня (Сир. каждого человека.

Иисус Христос Своим Божественным учением и собственной жизнью показал нам высочайший образец смирения. Ибо Он говорил Своими Богодухновенобремененных: "Научитеся от Мене, яко кроток есмь и смирен сердцем" (Мф. 11, 29).

Матерь Божия, Пресвятая Дева Мария, только лишь через глубочайшее смирение вознесена превыше Херувимов и славнее Серафимов. А гордость денницы низвергла его с небесной высоты "во юдоль пла- ше это небесное благоухание, т.е. смирение. Иначе чевную". Смирение делает людей святыми, а гордость лишает их общения с Богом.

Мы видим это на примере жестоковыйного фараона, которого Господь за его гордость и надменность потопил в водах Чермного моря, а богоизбранный израильский народ возвысил перед всеми народами древнего мира. Этот пример ярко показывает нам, что всякий смирившийся перед Богом будет вознесен не только в очах Его, но и в очах всего мира. Другой



подтверждающий эту истину пример мы видим в жизни Христа Спасителя, когда Он кротким и ласковым Своим словом оправдал величайшую грешницу в доме Симона фарисея, возвысил ее за покаяние и смирение в очах гордых иудеев, сказав ублажающие слова: "Отпущаются тебе греси" (Лк. 7, 48).

Смирение - это одна из основных христианских добродетелей, на которой зиждутся все остальные добродетели. Смирение - это степень совершенства, благодаря которой совершается наше восхождение к Богу. Смирение - это мост, возводящий от земли на Небо, мост, по которому восходили все подвижники благочестия. Они смиряли себя не только в очах Божиих, называя себя "нищими духом", но и перед лицом греховного мира, в котором являлись они светильниками веры и благочестия. Через смирение они низводили Божественную благодать Святого Духа, которая восполняла и вспомоществовала им в жизни.

Смирение оправдывает нас пред Богом. Через сознание своей греховности, своего ничтожества мы получаем благодать Святого Духа. Святой Макарий Великий говорит: "Если кто не соблюдает великого смиренномудрия, тот предается сатане и обнажается от данной ему Божественной благодати".

Вот, отцы и братья, какое важное значение придает смирению великий подвижник. Душа без смирения никогда не может молиться чистым умом и прославэто она имеет в себе великий покой, а гордая и над-10, 15). Вот насколько вредна и пагубна гордость для менная душа ежеминутно терзает себя волнениями и безпокойством. Гордый человек не знает красоты и сладости любви Божией, а смиренный человек всегда пребывает в Боге, и Бог пребывает в нем.

Но чтобы эта Божия благодать была всегда с нами, ными устами, призывая к Себе всех труждающихся и отцы и братья, нам необходимо подражать более всего Христову смирению. Мы должны идти по Его стопам, а путь этот только через смирение. Он Своим смирением показал, как мы должны достигать вечного блаженства

> Будем же, отцы и братья, воспитывать в своей думы не можем быть последователями Иисуса Христа и даже называться христианами. Мы должны помнить, что не к гордости, а к самоотверженной любви призваны мы Богом. А смирение утвердит нас в святой вере и сделает нас носителями благодати, исцеляющей и укрепляющей для святой жизни. Оно оправдает нас пред Богом и приведет в Царство Небесное. Аминь.

> > Схиархимандрит Иоанн (Маслов)

### БИБЛИЯ В ПОСЛОВИЦАХ И ПОГОВОРКАХ

### HOROZARGYNLIG RLIPAXGNASX

Благую часть избрать - сделать правильный выбор, избрать лучшую долю.

Апостол Лука в Евангелии рассказал, как Иисус в одном селении гостил у двух сестер, Марфы и Марии. Марфа занялась приготовлением угощения, а Мария "села у ног Иисуса и слушала слово Его". Марфа пожаловалась, что сестра оставила ее одну служить.

"Иисус же сказал ей в ответ: Марфа! Марфа! ты заботишься и суетишься о многом, а одно только нужно. Мария же избрала благую часть, которая не отнимется у нея" (Лк.

Под благой частью в Евангелии разумеется забота о спасении души.

### Блажен, положивший душу свою за друзей (своих).

Это изречение почти дословно заимствовано из

"Нет больше той любви, как если кто положит душу свою за друзей своих" (Ин. 15, 13).

### Блаженнее давать, чем принимать.

Апостол Павел перед отъездом из Ефеса встретился в церкви со священниками, давал им наставления и говорил о себе.

"Ни серебра, ни золота, ни одежды я ни от кого не пожелал".

"Сами знаете, что нуждам моим и нуждам бывших при мне послужили руки мои сии".

"Во всем показал я вам, что так трудясь, надобно поддерживать слабых и памятовать слова Господа Иисуса, ибо Он Сам сказал: "блаженнее давать, нежели принимать" (Деян. 20, 33-35).

Блаженны миротворцы - о людях, которые стараются примирить враждующих.

Выражение - часть одной из заповедей блаженства, названных Иисусом Христом в Нагорной проповеди.

"Блаженны миротворцы, ибо они будут наречены сынами Божиими" (Мф. 5, 9).

Блудный сын - о человеке, который заблуждался, но вернулся на правильный жизненный путь.

В переводе с церковнославянского "блудно" - распутно, нечестиво, беззаконно. Но выражение употребляется и в значении раскаявшийся. Возникло на основе притчи, рассказанной ученикам Иисусом.

По просьбе младшего сына отец отдал ему часть имеия. Сын, "собрав все, пошел в дальнюю сторону и там расточил имение свое, живя распутно. Когда же он прожил все, настал великий голод в той стране, и он начал нуждаться".

Испытав голод, тяжкий труд свинопаса, он решил вернуться к отцу и покаяться перед ним в своих грехах. Отец радостно принял, простил его, дал лучшую одежду, устроил в честь него пир и сказал: "Ибо этот сын мой был мертв и ожил, пропадал и нашелся" (Лк. 15, 11-24).

Бог весть, Бог его знает. Не Бог весть (кто, какой) -1. Неизвестно. 2. Обычный, ничем не примечательный;

Весть - форма глагола "ведать", что в переводе с церковнославянского означает "знать".

"Знаю человека во Христе, который назад тому четырнадцать лет (в теле ли - не знаю, вне ли тела - не знаю: Бог знает) восхищен был до третьего неба" (2 Кор. 12, 2).

> Издательство Московского подворья Свято-Троицкой Сергиевой Лавры.

### СВИДЕТЕЛЬСТВА БОЖЕСТВЕННОГО ОТКРОВЕНИЯ

## ВАВИЛОНСКАЯ БАШ

Вавилонская башня - грандиозное сооружение, задуманное и осуществлявшееся потомками Хама как знак своего могущества и центр всемирной власти, - предприятие, противное Божественному предначертанию.

"На всей земле был один язык и одно наречие. Двинувшись с востока, они нашли в земле Сеннаар равнину и поселились там. И сказали друг другу: наделаем кирпичей и обожжем огнем. И стали у них кирпичи вместо камней, а земляная смола вместо извести. И сказали они: построим себе город и башню, высотою до небес, и сделаем себе имя. прежде нежели рассеемся по лицу всей земли. И сошел Господь посмотреть город и башню, которые строили сыны человеческие. И сказал Господь: вот, один народ, и один у всех язык; и вот что начали они делать, и не отстанут они от того, что задумали делать; сойдем же и смешаем там язык их, так чтобы один не понимал речи другого. И рассеял их Господь оттуда по всей земле; и они перестали строить город [и башню]. Посему дано ему имя: Вавилон, ибо там смешал Господь язык всей земли, и оттуда рассеял их Господь по всей земле" (Быт. 11, 1-9).

Священное Писание говорит, что от сыновей Ноя быстро начал развиваться род человеческий. Племя Хамово заняло равнину Сеннаар, лежащую между реками Тигр и Евфрат. После Всемирного потопа там возникли государства: Шумерское, Аккадское, Вавилонское.

Основателем первого Вавилонского государства и покорителем Ассирии был Нимврод, царь из потомства Хамова (имя Нимврод означает "мятежник", "бунтовщик"). Вавилон быстро превратился в большую и сильную столицу. Это наполнило потомков Хама гордостью и презрением по отношению к другим племенам. Они стали мечтать о Вавилоне всемирной столице, где заняли бы господствующее положение. В знак своего могущества они решили построить "башню высотою до небес". Задуманное ими предприятие было преступным и опасным: оно вытекало из гордыни, переходящей в богоотступничество и богоборство хамитов. успевших уже отличиться нечестием (весь род Хамов был проклят Ноем за непочтительное отношение к нему). Вместо покаяния и смиренного исповедования пред Господом своего греха, потомки Хама пошли против Бога. Помня, что им угрожает рассеяние и рабство, они вознамерились воспрепятствовать исполнению Промышления Господня. Строя башню, потомки Хама строили новый "рай" - для грешников. "Человек не нуждается в Боге", - рассуждали они, уверенные в своем могуществе. В этом городе-башне они рас-

СЧИТЫВАЛИ УКРЫТЬСЯ И ОТ НОВОГО ПОТОПА, И ОТ ВСЯКОГО ПРОЯВления гнева Господня, продолжая грешить далее. "И сотворим себе имя", - говорили они (то есть оставим о себе вечную память). Ими руководило стремление уподобиться Творцу, быть "как боги".

В замысле о Вавилонском столпотворении вновь повторяется то же соблазнительное предложение диавола людям вопреки Богу сделаться "как боги", вернуть наперекор Господу потерянный рай и утраченное достоинство призванных господствовать на земле.

Хотя в Библии и упоминается о том, как Господь, разгневавшись на людей за их намерение построить в Вавилоне башню до самых небес, смешал их язык и рассеял вавилонян по всему миру, однако о разрушении башни в Священном Писании не говорится ничего. Это дает право со вниманием относиться к открытиям ученых-археологов, изучающих древний Вавилон, как к очередному доказательству достоверности событий, изложенных в Библии. История строительства Вавилонской башни, по мнению ученых, относится к XX веку до Р.Х. Древние греки знали о Вавилонской башне и считали ее одним из семи чудес света. О ней писал древнегреческий географ Страбон (І век до Р.Х). Античный историк Геродот, сам побывавший в Вавилоне, оставил подробное ее описание, из которого следовало, что Вавилонская башня - четырехугольник, где башни возвышались "одна над другой". Всего, по данным Геродота, было восемь башен (согласно материалам раскопок Колдевея семь). Вокруг "всех башен" по наружной стене поднимались лестницы. В самой верхней башне находился "большой храм", и в нем "большое, отлично убранное ложе" и "золотой стол".

Александр Македонский, заставший Вавилонскую башню уже в руинах, пытался восстановить ее, для чего согнал на расчистку каменных завалов 10 тысяч рабочих. И только смерть (в 322 г. до Р.Х.) помешала знаменитому полководцу восстановить башню.

Самые замечательные археологические открытия сделаны были в XX веке и связаны прежде всего с именем Р. Колдевея, начавшего раскопки еще в 1899 году и в течение пятнадцати лет не покидавшего развалин Вавилона. Клинописные глиняные таблички с текстом, найденные им в самом сооружении, и археологические находки помогли получить представление о Вавилонской башне.

Вавилонская башня не сохранилась. Громадная гора кирпичей, разбитых на тысячи кусков, - все, что осталось



от некогда грандиозного сооружения, плода человеческой гордыни. Но представление об этом сооружении можно получить и сегодня - достаточно отъехать от Багдада на тридцать километров: над серыми песками просоленной равнины возвышается странная постройка, поражающая своей мощью. Это башня-зиккурат в Агар-Гуфе, точнее ее развалины.

Господь разделил язык и лишил людей взаимопонимания, ибо нечестивое потомство Хамово заразило бы своим нечестием все другие племена, которые были бы объединены хамитами под владычеством Вавилона. Разделение языка и народов, рассеяние племен явилось важнейшим спасительным делом Божественного Промышления о судьбах рода человеческого после потопа.

"Торжество Православной веры"

ВОСПИТАНИЕ

## ФАКТОРЫ ДУХОВНОГО ВОЗРАСТАН

Mĸ. 10, 14

Мы знаем, как Господь любил детей. Своим Апостолам Он повелел не мешать детям приходить к Нему. Не будем же и мы преградой для получения нашими детьми вечно текущей Божией благодати. Будем как можно чаще приносить

По обычаю Церкви первый раз мы приносим их к Богу на восьмой день по рождении. В Таинстве Крещения Господь омывает их от первородного греха, снимая с них проклятие, тяготеющее над падшим человеческим родом.

В Таинстве миропомазания, следующим непосредственза Крещением, Господь усыновляет ребенка Себе, даруя ему благодать, которая ставит его, по словам апостола Петра (1 Пет. 2, 9), в число рода избранного, царственного свяшенства, народа святого. В Ветхом Завете миропомазание совершалось лишь над царями и пророками; в Новом -"царственное священство" даровано каждому христианину.

Жизнь требует питания для своего поддержания. Требует его и зародившаяся в Крещении духовная жизнь ребенка. Господь дарует это питание в Таинстве Причащения.

Как часто следует причащать ребенка? Господь вызывает к этому за каждой Литургией: "Приимите, ядите..." И если мы, взрослые, по своему недостоинству и неподготовленности не можем дерзать частого приобщения Тела и Крови Христовых, то для невинных младенцев этого препятствия не существует.

"Сколько можно часто причащайте детей Святых Христовых Таин", - советует епископ Феофан Затворник. Поэтому причащать младенцев надо во время каждой Литургии, на которой могут присутствовать родители, и по возможности не реже как каждый праздник и воскресенье.

Старец Парфений Киевский однажды в благоговейном чувстве пламенной любви Божией долго повторял в себе молитву: "Иисусе, живи во мне и мне даждь в Тебе жити", и услышал тихий и сладкий голос: "Ядый Мою плоть и пияй

...Пустите детей приходить ко Мне... Мою кровь во Мне пребывает и Аз в нем".

Благодать Причащения Тела и Крови Господа необычайна: она возвращает, исцеляет и укрепляет ребенка духовно и физически. Поэтому частое Причащение ребенка залог его духовного и телесного здоровья.

По свидетельству одного доктора, ему редко приходилось прибегать к лекарствам по отношению к тем детям, которых часто носили к Причащению. Над часто причащающимися детьми не имеет силы даже закон плохой наследственности.

Евгений Николаевич Погожев (Поселянин) рассказывает о родителях, которые имели серьезное основание бояться плохой наследственности у ребенка. Чтобы избежать ее, они по совету одного духовного отца причащали малыша каждое воскресенье. И он вырос совершенно здоровым.

С причащением иногда связываются случаи чудесного исцеления детей. Так, известный учитель церкви святой Андрей Критский в детстве долго не говорил. После горячей молитвы родителей об исцелении, узы его языка разрешились во время Причащения Святых Таин.

день, когда причащаются дети, они бывают погружены в глубокий покой, без сильных движений... И иногда они исполняются радостью и игранием духа, в котором готовы всякого обнимать, как своего.

По обычаю Церкви, начиная с четырех лет, младенец уже не должен с утра вкушать пищи или питья до Причастия.

В возрасте семи лет младенец становится отроком и считается уже ответственным за свои поступки. С этого времени духовная одежда его начинает покрываться греховными пятнами.

Мы стараемся воспитать в ребенке физическую чистоплотность. Несравнимо большее значение имеет воспитание в нем духовной чистоплотности - потребности смывать всякий грех, всякое пятно на своей духовной одежде в Таинстве покаяния-исповеди, обычно предшествующем Причащению.

Хорошая привычка - это духовный капитал, процентами с которого можно жить в течение всей жизни. И если ребе-

нок с детства привыкнет испрашивать себе прощение за вину вначале перед родителями и близкими, а с семи лет также и на исповеди - то душа его сохранится чистой на всю жизнь. С того момента, как ребенок научился писать, следует приучать его записывать свои грехи, чтобы исповедь была цельной и содержательной.

Начиная с отроческого возраста, дети могут причащаться (и исповедоваться) реже, но по возможности не реже чем один раз в месяц, а также по большим праздникам. Эта норма была заповедана преподобным Серафимом дивеевским сестрам.

Следует помнить слова преподобного Макария Великого одной болящей женщине: "Ты подверглась напасти, потому что уже пять недель не приобщалась Святых Таин" Указанная норма Причащения (один раз в месяц) может быть изменена по согласию с духовными отцами детей, в сторону более частого Причащения.

Разумеется, дети, приступающие к Таинствам, должны понимать их сущность и передаваемую через них благо-По наблюдениям епископа Феофана Затворника в тот дать. Об этом следует вести беседы и по мере возрастания чад углублять в них понятия о значении Таинств.

Как пишет отец Валентин Свенцицкий: "Таинства - это светлое небо на грешной земле. Это наступившее обетование. Это то, что нашу веру облекает в плоть и кровь, что, как огонь, согревает холод души нашей и размягчает окамененное нечувствие наших сердец. Это тот "невечерний свет", который озаряет застилающий нас мрак. Какая в них мудрость, какая правда, какая радость!"

Воистину исходит к нам Дух Утешитель, о Котором сказал Господь Своим ученикам.

В Таинствах Церкви дети общаются с Самим Господом. Ограничивая их участие в Таинствах, мы нарушаем заповедь Спасителя. Будем помнить Его повеление: "...пустите детей приходить ко Мне и не препятствуйте им, ибо таковых есть Царствие Божие" (Мк. 10, 14).

"Путь к совершенной радости"

Он "подключен" тогда ко Христовой "сети" и имеет Божественную радость. Радость, которую он испыты-

вает, раздавая что-то или в чем-то помогая, содержит в себе Божест-

радость человеческую. Тот, кто дает, приемлет Божественную радость.

Тот, кто что-то берет, принимает

Если человек имеет [достаток] и

венный "кислород".

### ЗВОНЯТ КОЛОКОЛА

### БАШНЯ КОЛОКОЛЬНАЯ, VСТРЕМЛЕННАЯ B HEGO

Продолжение. Начало в №№ 6, 7. 2009 г.

В самом конце XVIII века, в 1797 году, возводится новая колокольня Софийского собора в Тобольске. Ее автор, местный инженер Ф.Уткин, создал величественное многоярусное сооружение высотой 75 метров. Она решена в стиле своего времени - в строгих формах классицизма. Завершается высокий столп легкой фонарной надстройкой с крестом, которая размещена на восьмидольном куполе. На площадку первого яруса звона ведет винтовая кирпичная лестница, где находился самый большой тысячепудовый колокол, отлитый в 1738 году на Тагильском заводе. Этот мощный и очень звучный гигант называли не иначе как "Сибирский царь-колокол". Тщательно подобранные пятнадцать колоколов издавали удивительно мелодичный звон. У каждого из них своя история: четыре колокола - подарок царей Алексея Михайловича, Феодора Иоанновича и Петра Алексеевича.



Среди колоколов есть и уникальные, древние, отлитые еще в XVII веке самым известным московским мастером литейного искусства Федором Моториным, их вес скромнее, но для тех времен он впечатляет - пятьсот и триста пудов.

Уместно напомнить, что именно на Софийской соборной колокольне в Тобольске находился некоторое время знаменитый ссыльный угличский колокол, но в страшный поход 1677 года та колокольня сгорела, и тогда возвели новую.

С 1809 года на колокольне красовались часы, отбивавшие каждые четверть часа. Их автором был Илья Баянов человек редчайших способностей, местный Кулибин; по основной профессии он был ямщиком.

Колокольня, расположенная на высоком холме, была прекрасной, с ее видовой площадки открывалась панорама на весь город (и верхний, и нижний), его окрестности и далекие перспективы на Иртыш.

В Ростове Великом на мысе, выступающем в акваторию озера Неро, находится Спасо-Яковлевский Дмитриевский монастырь, основанный ростовским епископом Иаковом в 1389 году. Три раза в году в монастыре проходили крестные ходы по аллеям и дорожкам монастырского сада, которые выводят на берег озера, откуда открываются живописные панорамы озерных просторов, вид на город, в застройке которого доминировали купола и шпили храмов и колоколен. А на другой стороне озера, в стороне от главных дорог, в старинном селе Поречье возвышалась церковь великомученика Никиты.

В 1683 году государи Иоанн V и Петр I (братьям-царям тогда было 17 и 11 лет соответственно) своим указом передали село (117 дворов и 700 душ) "в дом Пречистыя Богородицы, к Ростовским чудотворцам, преосвященному Ионе, митрополиту Ростовскому".

Это было богатое село, и процветало оно за счет рыбной ловли и выращивания овощей. На средства прихожан были построены великолепные храмы. В 1779-1799 гг. возвели каменный храм великомученика Никиты с приделом Трех Вселенских Святителей.

АФОН

## MONAGTELEL KOGTAMONNTE



жен в юго-западной части Афонского полуострова, густо покрытой лесами, в получасе ходьбы от моря. Он окружен горами, что придает особенную уединенность. Сведения об основании монастыря различны. Основателем обители по одним сведениям является Константин Великий или его сын Констанций, по другим - вельможа царского двора Комнинов. Происхождение названия Кастамонита связывают с каштановой рощей, по другому преданию это место славилось отшельником по имени Коста - отсюда и название монастыря.

История обители прослеживается лишь с начала XI века.

В XIV столетии монастырь тяжело страдал от пиратских набегов.

Среди благотворителей монастыря были государи сербские Георгий Бранкович и Анна, всячески помогавшие монастырю в XV веке. Но несмотря на их финансовую поддержку, турецкое налогообложение вынудило монахов к получению ссуд у еврейских ростовщиков, что привело монастырь к разорению. Вмешательство французского консула Армана в 1705 году было спасением для монастыря. Пожар 1717 года уничтожил восточное крыло монастыря. Восстановление было начато в 1818 году при настоятеле Хрисанфе с помощью Василики, жены Али Паши из Янины.

В середине XIX века бедственное материальное состояние монастыря привело его под опекунство Священного Кинота. Энергичный игумен Симеон, собравший множество пожертвований, главным образом в России, вновь восстановил монастырь.

В 1867 году освящен во имя первомученика архидиакона Стефана.

Обитель представляет собой замкнутый в плане четырехугольник традиционно крепостного характера постройки. Посредине монастырского двора располагается соборный храм. Здесь находятся три чудотворные иконы: Божией Матери, именуемая "Предвозвестительница" (это название связано со временем оскудения обители, когда Богоматерь возвестила во сне экклисиарху Агафону, что у них будет припасов и елея в изобилии; Она ниспосылает им это из сожаления к их бедности); другая икона - святого первомученика Стефана, третья - Божией Мате-Константинополя княжной Анной. позицию, если он радуется, подавая.

Монастырь Кастамонит располо- Среди святынь обители - частица багряницы Христовой и частицы мощей первомученика и архидиакона Стефана, священномученика Власия, святого равноапостольного царя Константина, мученика Трифона и других.

> В библиотеке монастыря хранится много древних рукописей и книг.

> В настоящее время монастырь занимает двадцатое место в афонской иерархии монастырей.

подает милостыню, то невозможно понять, есть у него любовь или нет, потому что он может давать не от любви, но для того чтобы избавиться от каких-то вещей. Любовь видна, когда человек дает, сам находясь в лишении. Допустим, я считаю, что у меня есть любовь. Бог, для того чтобы испытать мою любовь, посылает мне бедняка. Если у меня есть, к примеру, двое часов - одни хорошие, а другие немного испорченные, и я отдам бедняку испорченные, то это значит, что моя любовь второго сорта. Если я имею настоящую любовь, то отдаю бедняку хорошие часы. Однако впутывается ущербная логика, и мы говорим так: "Хорошие,



Две радости имеются у человека: одна - когда он принимает, и другая - когда дает. Радость, которую испытывают, отдавая, несравнима с той, которую ощущают, чтото принимая. Человеку должно испытывать себя, радуется ли он, отдавая, а не принимая. Если он правильно трудится в духовном отнолое добро, сделанное ему. Он не мает, какова настоящая любовь на развалинах старого храма, вос- может закрыть глаза даже на самое принимает твердое решение [следостановив и другие постройки. Собор ничтожное благодеяние других по отношению к нему. Сам он, может быть, подарил кому-то целый виноградник и забыл об этом. Но одну виноградную гроздь, данную ему из подаренного им же самим виноградника, он не может забыть никогда. То есть правильный духовный путь таков: забывать добро, сделанное тобой, и помнить добро, сделанное тебе другими. Пришедший в такое состояние становится Божиим человеком. Если же кто-то все время забывает добрые дела, сделанные ему другими, и помнит добрые дела, сделанные им самим, то это делание противоположно тому, ко-

торого хочет Христос. Надо выучиться радоваться, пори "Одигитрия", принесенная из давая. Человек занимает верную

что ли, отдавать? Да для него, раз у него вообще нет часов, хорошими будут и старые". И я отдаю ему старые часы. Но когда ты даешь старое, то в тебе еще живет ветхий человек, если же ты даешь новое, то ты человек возрожденный. Состояние же, когда ты оставляешь у себя и старые и новые и не даешь вообше ничего, является адским.

Надо размыслить так: "Если бы шении, то, делая какое-то добро, он на месте нищего был Сам Христос, никогда его не запоминает, но ни- то что я дал бы Ему? Безусловно, когда не забывает даже самое ма- самое лучшее". Так человек понивать ее принципам] и в следующий раз отдает лучшее. Вначале ему может быть немного трудно, но, подвизаясь таким образом, он достигает такого состояния, что, помогая другим, отдает и старое и новое. Сам он хотя будет и вовсе без часов, зато с Христом внутри и будет слышать сладкий стук своего сердца, играющего от Божественной радости. Если у тебя "взимают ризу", а ты отдаешь и ту срачицу, что имеешь, то тебя потом оденет Христос. Так человек сдает экзамены. В лице своего ближнего верующий видит Христа. А Христос Сам говорит, что, "делая что-то одному из несчастных, вы тем самым делаете это Мне" (Мф. 25, 40).

> Старец Паисий Святогорец "Гора Афон, Гора Святая"

### ЗВОНЯТ КОЛОКОЛА



Храм в Поречье был знаменит своей колокольней. Она взметнулась на берегу озера Неро в конце XVIII века. О колокольне ходит много легенд, она окружена загадками. Почему она стоит не на горе, как это обычно было принято, а на самом низком месте в селе? Существует версия о том, что ее высоту долго не утверждали, и каменщики прибавили самовольно несколько метров. Местные жители были убеждены, что это самая высокая православная колокольня в России. Житель этих мест поэт Валерий Куликов в своем стихотворении пишет, что она на 12 саженей выше колокольни Ивана Великого, а это 27,6 метра.

Из колоколен нет и не было ей равной. Хотя сомнений тьма - чему тут удивляться?! Но даже "Звонаря - Великого Ивана" обогнала она саженей на двенадцать!

Может быть, это поэтическое преувеличение или отзвук легенды, но в любом случае несомненна гордость поэта за своих предков.

С чего все началось? Нам ныне неизвестно.

Но, верно, чтоб в веках свое прославить племя,

И выбран был проект крестьянина из местных

С часами, даб они вызванивали время.

В 1030 году великий князь Ярослав Владимирович, во святом Крещении Юрий (Георгий), известный под именем Ярослав Мудрый, основал на берегу Волхова Юрьев монастырь.

В середине XII столетия монастырь начинает играть важнейшую роль в политической жизни новгородцев, а в его Георгиевский собор переводят княжескую усыпальницу из Софийского собора.

Надо отдать должное деятельности Ярослава Мудрого. При нем Русь стала великой державой, ее границы простирались от Балтийского моря до Черного, от Карпатских гор до реки Калы, а проживали на этих землях около четырех миллионов человек.

Ярослав был любим своим народом и уважаем соседями. При нем союзы с государствами укреплялись династическими браками.

Сын Ярослава Мудрого Всеволод был женат на дочери Византийского императора Константина

Мономаха Анастасии. Старшая дочь Ярослава - Анна стала женой французского короля Генриха I и после смерти мужа до совершеннолетия сына управляла Францией.

В начале XVIII века впервые в описях Юрьева монас-



тыря появляются сведения о колокольне "каменной, четырехугольной, о пяти шатрах, и на ней 9 колоколов, да боевые с 4-мя колоколами особые часы". В конце XVIII века возводятся 25-метровая колокольня с двенадцатью колоколами и часами с боем. И наконец, в 1841 году возводится по проекту архитектора К.И. Росси трехъярусная колокольня, где разместили тридцать два колокола. В 1847 году на колокольне устанавливают "боевые часы, в особом самом верхнем ярусе, с особыми небольшими колоколами". Всего с часовым механизмом были связаны семнадцать колоколов.

Расположение высокой колокольни в ограде упрочило архитектурно-композиционные связи Новгорода с монастырем. А с самой колокольни, особенно с ее верхнего яруса, открылась прекрасная панорама на Великий Новгород, озеро Ильмень и истоки реки Волхов.

Владислав Горохов

## ПРАВОСЛАВНАЯ ЖЕНЩИНА B COBPEMEHHOM MUPE



Место женщины в мире за последние две тысячи лет нисколько не изменилось. Все, чему учит Священное Писание, чему учит Церковь, по-прежнему жизненно и актуально, и незыблемым остается то место женщины в мире, которое было определено ей Богом, сказавшим: "Сотворим ему (мужчине) помощника по нему" (Быт. 2, 18). Другое дело, что сейчас, в современном цивилизованном мире, исполненном гордостью за свои мнимые ценности и оторванном от духовных корней, женщина все более и более забывает свое истинное предназначение и свое исконное место в жизни... и все более и более ощущает себя несчастной. Ведь ни обладание высокими постами, ни успешная карьера - ничего из этого никогда не сможет заменить ей тихого семейного счастья, счастья любить и иметь опору в лице мужа, счастья рожать и воспитывать детей.

Что же происходит в современном мире? Что происходит в семье?

"Мужчина в современной семье перестает быть ее главой, - замечают психологи (это видно, впрочем, и невооруженным глазом). - Роль эта переходит к женщине, что неизбежно влечет за собой изменение психологического облика самой женщины: нежность, чувствительность, мягкость, послушность, терпеливость и многие другие высокие качества "вечной женственности", по мнению многих, отходят в прошлое. Об этом говорят и прическа современной женщины, и одежда, порой почти не отличающиеся от мужской, и выполнение женщиной тяжелых видов мужского труда, и командные роли, занимаемые женщинами в общественной жизни".

Равенство мужчины и женщины. На этом принципе построено сейчас даже воспитание детей.

Япония - современная страна, ее не назовешь отсталой. Но в ней и по сей день существуют "праздник мальчиков" и "праздник девочек", ежегодно отмечаемые всей страной. Там с детства воспитывается культура мужественности и женственности. Это и есть "половое воспитание" (в отличие от "безполого") - воспитать настоящего мужчину и истинную женщину. "Перевертыши" полового воспитания, как признают психологи, - совсем не безобидные явления: результатом пренебрежения особенностями мужской и женской психологии становятся глубинные травмы личности и тяжелые семейные конфликты.

Грех нарушает гармонию человеческого естества. Как учит Священное Писание, грехи родителей (и прародителей) способны отражаться на их детях (Исх. 20, 5; 4 Цар. 23, 32; Плач. 5, 7; 1 Пет. 1,18), во многом определяют их характер.

Если девочка воспитывается в семье, где жена главенствует над мужем, этот стереотип поведения она повторяет и в своей семье. Тенденция доминировать над мужьями проявляется часто на протяжении многих поколений. Если на сознательном уровне женщина и отрицает и осуждает такой тип поведения в семье, усвоенный ею с детства - властность, жестокость, отчуждение, - то реально воспроизводит его по отношению к ребенку и к мужу с поразительной точностью, - и не может изменить себя никакими усилиями сознания и воли.

Вместе с тем внутренние чувства такой женщины далеки от мира и спокойствия. Так, она чувствует, что не нашла себя в жизни, ощущает себя "маленькой девочкой", при полном внешнем благополучии испытывает чувство своей несостоятельности, неудовлетворенность

в общении. Не внешние обстоятельства, а душевный строй делает ее несчастной, и такой душевный строй передается ее дочери.

Да, трудно быть женственной! Надо менять тональность, "удельный вес" распорядительности, перевести раздражительность в шутливость и ласковую просьбу. Власть над мужчиной убивает любовь, искажает супружеские отношения, и с "волей к власти" надо бороться, чтобы сохранить гармонию супружеских отношений: совет да любовь. Вместо распорядительного тона - советование, общее решение - во имя любви. Здесь надо потрудиться, быть внимательной к себе. Иначе можно запросто превратиться в "сварливую бабу".

Но имеет ли возможность женщина, живущая в миру и вне Церкви, изменить себя? Вне Церкви нет спасения, говорят святые отцы. Только в Церкви, в ее Таинствах и обрядах, мы получаем благодать Божию, которая укрепляет нас на пути возращения добродетелей, дает силы очиститься от греха. Добродетель вообще есть благодатный дар. Где же еще, как не в Церкви, может черпать силы для изменения себя современная женщина? На что еще она может надеяться в борьбе со своими страстями, как не на помощь Божию? "Только в христианстве, - пишет отец Александр Ельчанинов, женщина становится равной мужчине, подчиняет высшим началам свой темперамент, приобретает благоразумие, терпение, способность рассуждать, мудрость. Только тогда возможна ее дружба с мужем".



Женственной быть нелегко: но не легче быть и му-

Современный мужчина начинает бояться жены, как ребенок матери, которая может поставить в угол, - у него постоянное чувство тревоги, будто он что-то не сделал или сделал не то и не так. Но чувство нашкодившего ребенка - это уже не чувство к любимой женщине.

Мужчина должен вернуть себе "права мужества", открыть жене путь женственности, пробудить в ней любовь, без которой женщина не знает радости и покоя. Любовь - это не только эмоции, но и разумная воля. Мужчина должен суметь найти достойное место "немощному сосуду" и в своей личной жизни, и в семье. Он должен стать главой семьи, а жена наконец получить то, чего всегда подсознательно хотела: сильного, волевого, твердого мужчину.

"Православная женшина в современном мире"

# НОВОСТИ ПУШКИНСКОГО БЛАГОЧИНИЯ

### КРЕСТНЫЙ ХОД "ЗА ОБРЕТЕНИЕ КАЗАНСКОЙ ИКОНЫ БОЖИЕЙ МАТЕРИ

25 мая 2009 г. начал свое шествие из Богородицкого монастыря города Казани Крестный ход под девизом "За обретение Казанской иконы Божией Матери". Целью Крестного хода является молитвенное обращение к Богу о возвращении Казанской иконы Божией Матери в Россию, первообраз которой был утрачен в начале XX-го столетия. В нынешнем году исполняется 430 лет со дня явления Казанской иконы Божией Матери в городе

Крестный ход сопровождает современный список образа Порт-Артурской иконы Божией Матери, именуемый "Торжество Пресвятой Богородицы", перед которым на всем пути шествия крестоходцев духовенством совершаются молебны и читается акафист.

19 июля Порт-Артурская икона Божией Матери на автомобиле была доставлена в Никольский храм г. Пушкино, где ее встречали многочисленные прихожане. Настоятелем протоиереем Иоанном Герасимовичем в сослужении клириков Никольского храма был торжественно отслужен молебен с акафистом. В 8 часов вечера сюда прибыли и крестоходцы, которые в этот день совершили путь от Сергиева Посада до Пушкино. Тепло и радушно их приняли прихожане. После ночного отдыха и молебна, ранним утром 20 июля, крестоходцы продолжили свой путь в Москву. В полдень, под звон колоколов, следом за участниками Крестного хода отправилась и Порт-Артурская икона Божией Матери.

### МОЛЕБЕН В ДЕРЕВНЕ НАГОРНОЕ

28 июля в деревне Нагорное был установлен крест на месте строительства будущего храма в честь святого князя Владимира Киевского. Инициатива возведения храма принадлежит господину Ляховскому В.Н., который ходатайствовал об этом перед благочинным церквей Пушкинского округа протоиереем Иоанном Монаршеком. Митрополит Крутицкий и Коломенский Ювеналий благословил это благое дело.

На месте будущего храма в этот день собрались все жители Нагорного. Они выражали благодарность и испытывали большую радость оттого, что и на их земле в скором будущем зазвонят церковные колокола. Протоиереем Иоанном Монаршеком был отслужен молебен на начало строительства и всякого доброго дела. Установили Крест. Собравшиеся со словами благодарности обратились к господину Ляховскому В.Н. и вручили букет цветов, всем строителям были преподнесены подарки. Решено, что каждое воскресение и великие праздники на месте строительства храма будут совершаться молебны, акафисты и панихиды.

### ВГОСТЯХ У ДЕТСКОГОГОРОДКА

Каждое лето четыре года подряд сотрудники аттракционов "Детский городок" в городе Пушкино приглашают к себе в гости детей Сергиево-Посадского детского дома покататься на замечательных аттракционах. Этих встреч с нетерпением ждут все ребята.



В июле почти всем детям младших групп детского дома посчастливилось еще раз побывать в городе Пушкино и покататься на каруселях, паровозиках, ракетах "Детского городка". Восторгу и улыбкам не было предела - столько радости испытали ребята в этот день.

Прихожане Сретенского храма с. Новая Деревня, которые опекают ребят Сергиево-Посадского детского

дома, выражают сердечную благодарность директору беседы по вечерам, к которым заранее подготовили "Детского городка" Мусаельяну А.Н. и всему коллективу за искреннюю помощь и радушный прием.

### ПОДАРОК **КПРЕСТОЛЬНОМУПРАЗДНИКУ**



Замечательный подарок от строительной фирмы "Ремстройпроект" (директор Горчица Анатолий Борисович) получили к престольному празднику прихожане храма Смоленской иконы Божией Матери города Ивантеевки. Рабочие этой строительной кампании выложили дорожки церковного двора плиткой, подаренной этой фирмой.



Ко дню престольного праздника над входом в храм была выложена мозаикой Смоленская икона Пресвятой Богородицы, которую освятили 10 августа, в день памяти святого образа. Отныне внимательный взор Пресвятой Владычицы и Ее благословение устремлены на всех людей, входящих под своды святого храма.

### ПАЛОМНИЧЕСТВО В ДИВЕЕВО

Удивительную поездку в Дивеево совершили 3 августа учащиеся Воскресной школы Сретенского храма с. Новая Деревня. Целых 4 дня, так надолго ребята еще никуда не выезжали, общались дети и взрослые, посещая святые места, связанные с памятью великого русского Святого - преподобного Серафима Саровского.

Впервые ребята проживали все вместе, в минидежурили в гостинице, проводили теплые дружеские вершаться молебны.



инсценировки Евангельских притч о Царствии Божием, рассказы о чудесах Иисуса Христа. Ребята учились жить как одна большая семья.

На обратном пути домой паломники побывали в Муромском Спасо-Преображенском мужском монастыре, где приложились к святыням и отведали монастырской трапезы. Поездка была и благодатной, и познавательной, она объединила и сдружила ребят, подарила незабываемые впечатления от встречи со святыми местами нашей Родины.

### ВПОСЕЛКЕБУДЕТХРАМ

После долгого ожидания, по многочисленным просьбам жителей поселка Зверосовхоз, 2 августа состоялась установка креста на месте, где в скором времени будет построена церковь Введения во храм Пресвятой Богородицы. Мечту жителей поселка о строительстве церкви поддержал и помог воплотить в жизнь генеральный директор ОАО Племенного завода "Пушкинский" Н.И. Зиновьев.



Благочинный церквей Пушкинского округа протоиерей Иоанн Монаршек совершил молебен на месте строительства Введенской церкви и, обратившись к собравшимся, выразил надежду, что в наше тяжелое время будущий храм не только духовно обогатит всех верующих людей, которые пекутся и молятся о возведении святыни. но и освятит всю округу, а главное поможет преодолеть уникальному предприятию России и жителям поселка то кризисное положение, в котором находится наша страна, а также станет началом нового и светлого будущего сельского поселения Царевского.

### ПОСТРОИМ ХРАМ ПОНИМАНИЯ



Митрополитом Крутицким и Коломенским Ювеналием настоятелем будущей Введенской церкви назначен священник Сергий Зайцев. По благословению благочинного отца Иоанна Монаршека, отныне по всем воскгостинице, совместно приготовляли трапезу, молились, ресным дням на месте строительства храма будут со-

### ОБЪЯВЛЕНИЯ

С 11 сентября начинаются занятия в Воскресной школе взрослых, 13 сентября - в детской Воскресной школе Смоленского храма г. Ивантеевки и Троицкого храма г. Королева.

Летская Воскресная школа объявляет набор учащихся в возрасте от 6-ти до 17-ти лет. Обучение проводится по следующим дисциплинам:

- Основы вероучения
- Христианская нравственность
- Основы православной культуры
- Церковнославянский язык
- Церковное пение
- Изобразительное искусство.

Занятия в детской Воскресной школе будут проходить по субботам (изобразительное искусство) в 14.30 и воскресеньям в 11.30; в Воскресной школе взрослых в Смоленском храме - по пятницам в 18.00, в Троицком храме г. Королева - по средам в 18.00.

Издается под общей редакцией благочинного церквей Пушкинского округа, настоятеля Смоленской церкви г. Ивантеевка митрофорного протоиерея Иоанна Монаршека. Тел. 8 (496) 536-12-54

До Смоленской церкви можно доехать с Ярославского вокзала до ст. Пушкино, далее авт. № 22 до ост. «Поликлинника» или до ст. «Ивантеевка-II», далее около 15 мин. пешком

Большая просьба - газету для бытовых нужд не использовать.

После прочтения, если она вам не нужна, передайте другим или принесите в храм. Тираж 998 экз