

В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог.

Ин. 1,1

Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие всей твари

Мрк. 7,7

И как хотите, чтоб поступали с вами люди, так и вы поступайте с ними.

Лк. 6,31

Просите и дастся Вам; ищите, и обрящете; стучите, и отверзятся.

Матф. 7,7

ГАЗЕТА ХРАМА СМОЛЕНСКОЙ ИКОНЫ БОЖИЕЙ МАТЕРИ

**АВГУСТ** 2012 г.

выпуск 8 (136)



## HARN ENKOR EXORAL LIFEREN

ли и дивным делам его, в коих он являлся превыше всея природы?" А что же, возлюбленный, если бы сказали тебе подражать и этому? Разве верующим во Христа не обещано знамений?.. Ибо послушай, что говорит Сам Спаситель: "веруяй в Мя, дела, яже Аз творю, и той сотворит, и больша сих сотворит..." (Ин. 14, 12). Много было в Илии чудес, но еще более добродетелей. Будем подражать добродетелям, когда не можем подражать чудесам. Добродетели лучше чудес, ибо от них и все чудеса, а чудо еще не дает само по себе добродетели. Будем подражать воздержанию Илии. по коему он три года питался горстью муки и чванцем елея; будем подражать смирению, по коему Илии не хотелось иметь даже в Елисее свидетеля своего вознесения на небо. Паче же всего да возлюбим ревность Илиину по славе Бога истинного. Говорю: паче всего, ибо святая добродетель сия приходит у нас едва не в совершенное забвение. Коснутся каким-либо образом нашей чести - мы выхолим из себя: го-

"Чему же именно должно подражать нам в Илии? Ужедивным делам его, в коих он являлся превыше всея оды?" А что же, возлюбленный, если бы сказали тебеважать и этому? Разве верующим во Христа не обещанамений?.. Ибо послушай, что говорит Сам Спаситель: уяй в Мя, дела, яже Аз творю, и той сотворит, и больша остворит..." (Ин. 14, 12). Много было в Илии чудес, но

Посему-то я и приглашаю подражать ревности Илии. Как подражать? Мечом Илииным? Нет, он в руках предержащей власти... а во-первых, примером благим, то есть личным уважением твоим ко всему священному, во-вторых, словом благим и убеждением, коль скоро будешь останавливать порывы безумия и вразумлять людей буиих и ненаказанных. По крайней мере, не слушай хульных речей, не улыбайся, когда слышишь их, а беги, если можешь, от говорящего. Как бы много сократилось нечестие, если бы наказывалось хотя одним невниманием.

Святитель Иннокентий Херсонский

### НЕ В СИЛЕ БОГ, А В ПРАВДЕ

ИЗДАЕТСЯ ПОД РЕДАКЦИЕЙ МИТРОФОРНОГО ПРОТОИЕРЕЯ ИОАННА МОНАРШЕКА

### **⊠** стр. 2-4 **№** ⊠

О двух свидетелях Божиих. Явление вмч. Пантелеимона. Преп. Серафим Саровский.

### **⊗ ⊗ № стр. 5-8 № № №**

Равноапостольная Мироносица. Мира Заступница, Матерь всепетая. Воскресные Евангельские чтения.

### **⊗ № стр. 9-11 № №**

Преп. Герман Аляскинский. УСПЕНСКИЙ ПОСТ. Животворящий Крест Господень...

### **⊗ ҳҳҳҳҳ стр. 12-15 хҳҳҳҳ** ⊗

ПРЕОБРАЖЕНИЕ ГОСПОДНЕ. УСПЕНИЕ ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ.

#### <u>⊗ 🗱 стр. 16, 17 💥 </u> ⊗

Заступница усердная. Мученики Флор и Лавр. Блаженны нищие духом... Школа молитвы.

#### 

Заповеди Божии. Апокалипсис мелкого греха. О смысле наших страданий. Вера в Бога и добрые дела.

### **⊗ № Стр. 20, 21 № №**

Памятование о смерти. Еще успеем? Телевизор - духовный убийца. Христианская притча

### **⊗ № стр. 22-24 № №**

НОВОСТИ ИВАНТЕЕВСКОГО БЛАГОЧИНИЯ.

# О ДВУХ СВИДЕТЕЛЯХ БОЖИИХ



предсказано возвращение перед самым концом света двух великих свидетелей Христовых. Согласно Преданию, это будут дел они будут свидетельствовать о живом Христе; словно трубачи, будут будить и звать грешный род человеческий к покаянию. Вы спрашиваете: о чем они будут гово-

В удивительной книге Апокалипсис рить людям? Я лишь приблизительно постараюсь ответить на Ваш вопрос. Они возопиют в окаменевшие уши человеческие:

- Покайтесь без промедления, не отла-Енох и Илия. Силой своего слова и своих гая покаяния ни на один день, ибо вот он, конец мира!

> На это люди будут смеяться и отвечать сквозь смех:

ца, а о покаянии говорили нам когда-то наши бабушки и невежды.

Пророки снова:

- Вы - дети Света. Отец ваш Небесный - Отец Света, Бог единый и живый. Покайтесь и воцаритесь, как дети Света. Се, Судия грядет, вот уж на пороге.

Сквозь безумный хохот ответят люди:

творим свет. Это вам, пришельцам, надо покаяться в своих баснях и заклятиях, пока мы не осудили вас.

Возопиют тогда Божии люди:

мысли и слова, спешите спасти души свои наш, диавол, помоги нам! от огня геенского, который уже разверзает пасть, чтобы поглотить вас! Оставьте вся- тана и распалит гнев человеческий против кое плотское мудрование: вы не животные, двух свидетелей Божиих до кипения. И убывы люди Божии, се, грядет Господь судить от их. И будет хохот и веселье грешников.

Потеряв терпение, люди разъярятся:

- Что за басни о душе вы сочиняете? Наш прогресс давно опроверг выдумки о какой-то "душе", это фантазии наших хоронить мертвецов. Тогда многие устрапредков. Тело - наше сокровище. Тело наше божество. Когда-то оно выделяло из поду, Который живет вовеки. Эти покасебя некую плаксивую жидкость, что называлась слезами, душой... Но в процессе ничества тех двух свидетелей, страдальэволюции тело усовершенствовалось и из- цев за истину. бавилось от нее. оно стремится только к прогрессу!

знамением, для подтверждения своих слов претворят ее в святую кровь и грозно сения и пелену непроницаемого мрака довоскликнут:

- Ничто так не уподобляет нас Богу, как прощение людей злых, которые обижают
- гневаетесь. Мы учим вас, а вы бунтуете. Последний раз, самый последний, нашими устами говорит вам Спаситель ваш; Христос распятый и воскресший призывает вас, последний раз: покайтесь! Смилуйтесь над собой и отпряньте от края вечной мой, тогда явится Он - спасение наше и бездны! Слышите: грохочет гром? Спаситель наш. Чувствуете: содрогается земля? Ощущае-- Этот мир не имеет ни начала, ни кон- те, как колеблется воздух? Не слышите го-

лоса из иного мира? Не зрите видения? Журавли чувствуют приближение зимних холодов, как же вы не чувствуете приближения Суда? Покайтесь, о последние потомки грешного Адама!

В бешеной ярости зарычат обезумевшие грешники:

- Евреи убили Христа, обманщика при - Мы не дети, мы боги света. Мы сами жизни, а наш прогресс убил Христа, обманщика после смерти. Для нас все относительно: любую истину мы легко обращаем в ложь и любую ложь в истину. Но, чтобы вы больше не досаждали нам, мы убь-- Увы вам, братья, оставьте безумные ем вас властью царя нашего. О господин

И тогда из адской бездны восстанет са-

В тот час земля потрясется, как никогда с сотворения мира. И падут горы и холмы, и источники водные иссякнут, и погибнут целые народы, и некому будет шатся, и покаются, и воздадут славу Госявшиеся станут плодом подвига и муче-

Но вот тьма, точно густая смола, покроет весь мир, и многие обезумеют от ужа-Тогда Пророки, осенив воду крестным са. И тогда сквозь вопль человеческого отчаяния, сквозь гул невиданного землетрянесется вдруг хор небожителей, который будет звучать все громче и громче: "Се, Жених грядет!"

И словно в темной, безлунной ночи, - Мы говорим вам, а вы смеетесь или прольется свет, совершенно новый, невиданный, необычайный. То вместо луны и солнца, ярче солнца, засияет Крест - знамение Сына Человеческого - и осветит всю Вселенную.

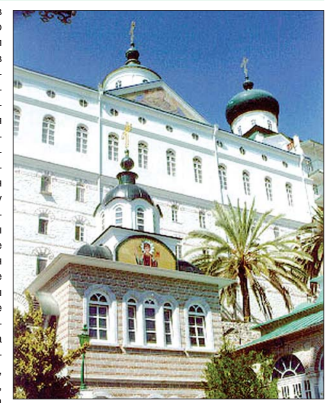
И тогда, о раб Христов и сослужитель

Из писем святителя Николая Сербского

## ЯВЛЕНИЕ СВЯТОГО ВЕЛИКОМУЧЕНИКА ПАНТЕЛЕИМОНА ИНОКУ НА АФОНЕ



Заболела v меня правая нога, и я натирал ее v себя в келии домашними средствами восемь дней, но дошло до того, что я уже не мог совершенно ступить на нее и пошел с помощью палки в больницу. Пришедши туда, я слег в постель и не мог дотронуться до ноги - она распухла. Доктор, осмотрев ногу, сказал мне: "У вас ревматизм; придется вам несколько месяцев полежать безвыходно, и остерегайтесь холода". Я начал об этом сокрушаться. Ходя на костыле, я не мог ступить на ногу в продолжение десяти дней. Видя, что помощи мало, я за три дня до 1 сентября начал по четкам молиться великомученику Пантелеимону, прося о исцелении. На 1 сентября 1879 г., когда я лежал на кровати, в 3 часа ночи, совершенно как наяву увиделя юношу лет восемнатцати в светлом одеянии, который толкнул меня раза три в бок и сказал мне: "Ты спишь, а я пришел". Я тотчас перекрестился и думаю, не вражеское ли искушение. Юноша говорит мне: "Ты меня уже три дня требуешь, я и пришел"; причем показал мне маленькую склянку и в ней немного елея и сказал: "Я бы тебе отсюда дал, но мне это надо, я иду в путь далеко, где меня очень трудные больные требуют, а ты возьми в верхней церкви от моей иконы масла и мажь больную ногу два раза в сутки, только раньше ее вымой чистою теплою водою". Я на другой день спросил благословения у игумена, и он благословил это сделать. Я в тот же день попросил, чтобы принесли мне елея из лампады великомученика Пантелеимона и, промыв ногу, мазал ее два раза в день святым елем. 4 сентября кончилось масло в склянке, я попробовал ходить без костыля и, благословение Господу



и великомученику Пантелеимону, нога моя совершенно исцелилась.

"Год души"

# вбанкий подвижник саровский

Со всех концов России стекается православный русский народ в пустынь Саровскую, чтобы помолиться на могиле старца Серафима и получить его незримое благословение. Что же влечет к нему верующую Русь? Ответ на это дает нам его святая подвижническая жизнь.

Уроженец города Курска (в мире звали его Прохор Мошнин), он был даром Божиим его благочестивой матери-купчихе: она всю жизнь свою воспитывала бедных сироток, а Господь возлюбил ее сына и сохранил его - еще младенца - когда упал он с высоты здания; Матерь Божия во сне явилась ему, болящему отроку, и обещала посетить его, и действительно: скоро пришла в дом их со Своей иконой и исцелила его. Семнадцатилетним юношей он уже решился оставить мать и родину и служить Богу в обители. Получив благословение матери и помолясь в Киеве у святых Угодников, он поступает в Саровскую пустынь (1778 г.). Тут Господь посылает ему испытание трехлетнюю болезнь; старцы предлагают ему врача, но он говорит: "Я предал себя истинному Врачу душ и телес Господу нашему Иисусу Христу и Пречистой Его Матери: если же любовь ваша рассудит, то не лишите меня, убогого, Господа ради, небесного врачевства". И вера его награждена полным исцелением, - Сама Царица Небесная сподобила его Своего божественного посещения, - в 27 лет он становится монахом, а через год иеродиаконом, и все время диаконства пять лет и девять месяцев ежедневно служит. На 34 году он посвящен в иеромонаха и продолжает свое ежедневное служение.

Потом, почувствовав непреодолимое влечение к совершенному безмолвию, он удаляется в пустынную келию, в пяти верстах от обители. Единому Господу известны все его молитвенные подвиги; близкие к нему узнали только, что он в пустыне строго исполнял все дневные церковные службы, исключая Литургии, прочитывал каждую седмицу весь Новый завет, любил пребывать в непрерываемом богомыслии, носил вериги с крестами и железный пояс, полагал по тысяче поклонов каждый день, спал сидя, стоя на коленях, или ничком к полу; при встречах с другими ограничивался смиренным поклоном, будучи убежден, что в молчании никто никогда не раскаивался. В свободное время он возделывал свой огородик, садил овощи, рубил дрова, благодушно переносил мороз и зной. Всякое воскресенье и праздник приходил он в обитель и приобщался Святых Таин.



Почитая его строгую жизнь и духовную мудрость, братья двух обителей избрали было его в сан архимандрита, но он смиренно уклонился, любя уединение. Почувствовав затем сожаление о своем отказе и искушаемый от духа любоначалия, он наложил на себя изумительный подвиг: выстоял тысячу ночей на одном камне и тысячу дней на другом, восклицая: "Боже, милостив буди мне грешному!" Среди искушений от невидимого врага, он подвергся еще нападению от разбойников: они били его в уста и голову, связали по рукам и ногам, перерыли все, что было в его келии и, ничего не нашедши, оставили изувеченным. Братья перенесли его в обитель, и он только милостию Царицы Небесной оправился в силах. Разбойников скоро схватили, но он выпросил им прощение и снова возвратился в пустынную келию.

Через шесть лет немощи заставили его перейти в обитель, но по любви к безмолвию он заключился в затвор. Неизменно причащаясь Святых Таин во все воскресные и праздничные дни, в строгом безмолвии провел он пять лет. Наконец, убежденный просьбами близких, он ся старец 53 года в Саровской обители.

стал принимать к себе посетителей, все-таки не покидая своего затвора. И со всех сторон народ устремился к нему рекой; слово его имело такую благодатную силу и сладость, что за советами к нему приходили в иные дни до 5000 душ и более. Он подавал - кому наставление, кому - утешение, некоторых исповедовал, каждому советовал во все четыре церковные поста очищать свою совесть и соединяться с Господом; раздавал кусочки антидора, святую воду, сухарики; целовал, говоря: "Христос воскресе", кланялся до земли; благословляя, сам целовал у многих непосвященных руки и наполнял всех святой радостью и крепким желанием исправить свою жизнь.

Бегая славы человеческой, он во второй раз удалился в пустыню ближайшую (в двух верстах от обители). Изнеможенный великими подвигами, постоянно страдающий ногами, он однако ходил из пустыни в церковь для приобщения Святых Таин и всегда казался бодрым и веселым. Когда он выходил из церкви, многие тысячи народа стояли сплошной стеной по обе стороны его пути, желая получить его благословение, поцеловать хоть край его одежды или только взглянуть на него, и он почти совсем не

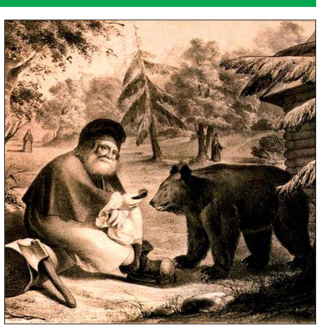


имел покоя ни в пустыне, ни в дороге, ни в обители. Бывали в числе посетителей и мужи государственные: он принимал их с должной честью и христианской любовью. Более всего умолял он их охранять Церковь Православную: "На это, - говорил он, - поставил вас Государь, к этому обязывает вас Бог, этого ждет от вас русский народ".

В своих беседах он постоянно старался примирять хромающих (расстроенных) супругов; часто, не расспрашивая, говорил каждому нужное: иным указывал монастырскую жизнь, иным семейную и всех склонял к любви христианской. "Радость моя, - говорил он: - молю тебя, стяжи мирный дух, - а иногда к этому прибавлял: - и тогда тысяча душ спасется около тебя". Обыкновенно он учил ходить в церковь, хранить святые посты, не впадать в уныние и отчаяние, во всех скорбях прибегать к Царице Небесной "всех радостей Радости и сладкому Утолению всякой печали", внушал всем - не бранить, не укорять людей даже за самый порок, а только раскрывать перед ними, какое эло заключается в пороке и к чему он ведет.

Однажды пришли к нему четыре глаголемые старообрядца: он немедленно взял одного из них за правую руку, сложил его пальцы в трехперстное знамение и, крестя его же рукой, сказал: "Вот христианское сложение креста; так молитесь и прочим скажите... Прошу и молю вас: ходите в церковь Православную". А посетителей лицемерных или просто любопытных и отступников от Церкви он прозорливо не допускал к себе. К нему посылали богомольцев старцы Киева и других мест, говоря: "Пойдите к отцу Серафиму и послушайтесь его слова, как бы сказанного устами Самого Господа". И богомольцы шли и безпрекословно исполняли его советы и повеления.

В 1820-х годах под его руководством образовалась при селе Дивееве женская община; он заботился не только о спасении душ сестер "сирот", но и о всех их нуждах житейских. Много было скорбей и гонений за это, но старец переносил их благодушно и "сиротам" постоянно повторял: "Терпите, терпите Господа ради, все болезни и скорби: у вас будет такая радость, что среди лета запоете Пасху. Вас не оставит и Царь, и вся Царская фамилия своей милостью". Это пророчество старца буквально сбылось уже после его смерти, когда был утвержден их монастырь. - Так подвизался старец 53 года в Саровской обители.



Еще за много лет до кончины своей он просил сделать ему дубовый гроб, поставил его в сенях своей келии и часто молился подле него. За год до смерти он начал прощаться с людьми, близкими ему по духу; некоторым велел писать, чтобы приехали к нему проститься, а на многие письма других, не распечатывая, давал нужные ответы и прибавлял, что больше не увидится с ними. В 1832 году, в праздник Рождества Христова, пришел он в обитель причаститься Святых Таин, простился с игуменом и братьями и назначил место для своей могилы. А одному из ближайших к нему братьев трижды сказал: "Жизнь моя сокращается, и я приближаюсь уже к последним минутам; по телу я совершенно мертв, но духом благодати Божией как бы сейчас родился".

С особенной заботой он заповедовал не оставлять его "сирот" в Дивеевской общине. 1 января 1833 года, пришедши к ранней Литургии в больничную церковь, он сказал тому же ближайшему: "Ну, возлюбленный, прости: я с тобой уже больше не увижусь... Я говорю тебе это по Бозе... Уже пришли минуты моего отшествия... Я молю за тебя Господа и Пречистую Божию Матерь, и буду за тебя молить... Не смотри на оскорбления и поношения, но стяжи дух мирен, Господа ради, прошу тебя. Ты через это себя не потеряешь; твое не уйдет". И трижды повторил: "Я молился за тебя, молюсь и буду молить Господа и Пречистую Божию Матерь". Тот рыдал у ног Старца. Отслушав обедню и причастившись Святых Таин, он прощался с братьями, всех перецеловал, благословил, и утешая, говорил: "Спасайтесь, не унывайте, бодрствуйте. Нам венцы готовятся!" - Возвратясь в свою келию, он долго пел пасхальные и другие духовные песни. - На другой день после ранней Литургии, его увидели в келии стоящим на коленях, с распятием на шее, с крестообразно сложенными руками на груди, пред образом Божией Матери Умиления... Глаза его были закрыты, лицо оживлено богомыслием. Подошли к нему ближе - и он вдруг пал на грудь пришедшего, еще совершенно теплый: дух его оставил свою тленную оболочку среди молитвы... - Скоро разнеслась весть о его кончине и вся окрестность сбежалась в пустыню. Скорбь о вечной разлуке с великим подвижником была всеобщая, особенно у "сирот" Дивеевских. Восемь суток лежало тело в Успенском соборе; на погребение стеклось много народа даже из соседних губерний, и все, сквозь слезы и рыдания, спешили облобызать Старца и просить молитв его в вечности. Тело его предано земле по правую сторону соборного алтаря.

После кончины старца преосвященный Антоний, архиепископ Воронежский, говорил, что старец Серафим писал к нему, когда еще ничего не было слышно об Угоднике Божием Митрофане, и пророчески поздравлял с открытием святых мощей. Владыка говорил о старце Серафиме: "Мы, как копеечные свечки, а он, как пудовая свеча, всегда горит перед Господом как прошедшей своей жизнью на земле, так и настоящим дерзновением пред Святою Троицею". Другой подвижник, Георгий, затворник Задонский, рассказывал, что отец Серафим, никогда его не видавший, издалека провидел его мысли оставить монастырь и прислал сказать ему: "Никуда не ходи; Пресвятая Богородица велит тебе оставаться". Георгий стоял, как вкопанный, дивясь чудесному откровению тайных его помышлений. Многие по молитвам святого старца получали и получают исцеление в болезнях своих. Слава Богу, прославляющему Его славящих!

"Троицкий листок"

## НЕУГАСИМЫЙ СВЕТИЛЬНИК

"Среди лета запоют Пасху", - сказано было некогда в Сарове. Прошло семьдесят лет после смерти того, кем эти слова были произнесены, и 19 июля/1 августа 1903 года вся Русь огласилась хвалебными песнями, прославляющими Бога и Его Угодника. Действительно, вся Русь ликовала тогда, как в день Святой Пасхи, даже больше.

Наступили потом страшные дни для России, но не умерла и не ослабела память о преподобном Серафиме. Так же притекают к нему русские люди, прославляют его и на Родине, и во всех концах мира, где они рассеяны. С жизнью преподобного Серафима начинают знакомиться и другие народы; его жизнеописание переводится на разные языки, вызывая не только восхищение, но и стремление многих применить в своей жизни уроки, даваемые нам жизнью преподобного Серафима. Так, несмотря на все перемены, происходящие в мире, память преподобного Серафима не только не меркнет, но остается светильником, все ярче светящим человечеству.

Подобное было и в дни его земной жизни. Рушились города, восстанавливались царства, с двунадесятью народами шел в Россию, а потом покинул ее Наполеон, горела и опять восстала из пепла Москва, устраивали восстание и были судимы декабристы, а преподобного Серафима как бы и не касались эти события. Он весь был занят достижением "единого на потребу", работал над своим духовным возрастанием. "Эгоист, замкнутый в себе, невежда, не интересующийся ничем, кроме того, что лично его касается", - так сказали бы про него многие мыслители, не желающие видеть и малейшей пользы в подвигах самоусовершенствования. Но вот умирает инок Серафим. Казалось бы, совсем теперь должен изгладиться из людской памяти облик этого Старца, так упорно убегавшего от мира. Но начинается целое паломничество к его гробу, во всех концах России прибегающие к нему получают помощь, утешение и назидание, а почитание его начинает распространяться и среди других народов.

В чем же сила преподобного Серафима? В чем его подвиг?

Он стремился к осуществлению заповеди Христовой: "Будите совершени, якоже Отец ваш Небесный совершен есть" (Мф. 5. 48); он трудился над тем, чтобы восстановить в себе первозданный образ человека, испорченный грехом. Преподобный Серафим достиг своей цели: он победил грех и стал Преподобным, сделался воистину подобием Божиим. Мы не можем видеть невидимого Бога. Но Господь нам дает видеть Себя в Своих подобиях, в Своих Угодниках. И вот одним из таких подобий стал преподобный Серафим. В нем мы видим восстановленную человеческую природу, освобожденную от рабства греху. Он есть воплощенное олицетворение победы вечного над преходящим, святости над грехом, добра над злом. Преподобный Серафим всех призывает своим примером следовать по пути, указанному Христом. Он зовет бороться с грехом и своими недостатками. являясь маяком и светильником для всех, ищущих спасения. Преподобный Серафим призывает искать высшего блага, плода духовного, о котором апостол Павел сказал: "Плод же духовный есть любы, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание" (Гал. 5, 22-23). Но для сего нужно "плоть распяти со страстьми и похотьми" (Гал. 5, 24).

Тяжел путь к Небесному Царству, ибо грех овладел человеческой природой и испортил ее. Имеет каждый из нас грехи личные. Есть и грехи общественные, в которых грешен весь народ. Так, весь русский народ грешен в том, что оставил благочестивую жизнь и обычаи своих предков, начал принимать и искать чуждое ему, неправославное, что верил клеветам, распространяемым про Помазанника Божия, и позволил сперва сорвать венец, а потом погубить со всей Семьей его благочестивого Царя, первого припавшего к прославленным мощам преподобного Серафима. Преподобный Серафим зовет всех к покаянию и к исправлению жизни и личной, и общественной. Хоть и тяжел этот путь, но Угодник Божий поможет идти нам. Преподобный Серафим - маяк и светильник на этом пути; он же и помощник.

Святитель Иоанн (Максимович)

## КАК ЗА КАМЕННОЙ СТЕНОЙ...

Холодно в жизни... Люди все больше думают о себе. Не то чтобы помочь ближнему в горе и беде - больше стараются всячески вредить ему. И счастлив тот, кто обрел на земле земного утешителя от скорбей, и мудрого советчика в недоумениях, и целителя в недугах. Не страшна жизнь такому счастливому человеку. Горе у него - он терпит его мужественно и ободряет себя надеждой: вот, пойду к руководителю моему, он, как шубу, снимет с меня горе. Недоумения не терзают его мыслей, потому что он открывает их своему руководителю и спокойно, безпрекословно поступает так, как тот решит. Не боится он болезней, потому что верует, что чудный его помощник тут ему поможет. И живет он за таким помощником, как за каменной стеной. Кто же может быть таким помощником, наставником, целителем человека? Только муж, полный благодати, высокою жизнью стяжавший от Бога великие дары. И мы видим, что время от времени Бог воздвизает великих иноков, которые, приблизившись к Богу, по Его святой воле всею душою служат спасению ближних. И непрерывные вереницы богомольцев тянутся к их пустынной келье в надежде помощи духовной. А что получают люди от таких благодатных старцев, это покажут несколько примеров из жизни Саровского старца отца Серафима.

В 1822 году сильно заболел управляющий села Череватова Моляев. Зная веру своей жены в старца Серафима, он попросил ее съездить в Саров, узнать у Старца, может он надеяться на выздоровление или нет. Когда Моляева приехала в Саров и подошла к келье отца Серафима, она узнала, что Старец, затворившись в келье, никого не принимает. Несмотря на то, что собравшаяся перед кельей толпа была велика, Моляева протиснулась через эту толпу к самой келье. Старец духом провидел, как она нуждается в нем. Он показался в дверях кельи и, не обращая внимания на прочий народ, сказал ей: "Дочь Аграфена, подойди ко мне скорее, потому что тебе надо поспешать домой". Когда она подошла к нему, Старец, предупреждая ее слова, дал ей святой воды, антидора, красного вина, несколько сухарей и сказал: "Вот, вези это скорей своему мужу".

Он взял ее за руку, положил ее руку себе на плечо и дал осязать бывшие на нем вериги, сказав при этом: "Вот, дочь моя, сперва мне было тяжело носить это, но ныне весьма приятно. Спеши же теперь, и помни мою тяжесть. Прощай!" С этими словами Старец благословил ее и ушел опять в свою келью, где снова затворился и никого не принимал.

Дома Моляева нашла мужа при последнем издыхании. У него уже отнялся язык. Вспомнив о веригах, о которых настоятельно говорил Старец, она поняла, что то было указание на ее вдовство. Но как только она дала больному привезенного из Сарова красного вина с антидором и святой воды, как он заговорил и произнес: "Прости меня, святой отец. В последний раз получаю от тебя благословение". После этого он еще благословил своих детей, простился с женой, произнес: "Велики дела отца Серафима" - и мирно отошел ко Господу.

Лихачевский крестьянин Ефим Васильев однажды в 1831 году почувствовал такие приступы холеры, что еле мог доползти до кельи отца Серафима и молить его о помощи. Старец дал ему приложиться к образу Богоматери "Умиление", напоил его святою водою и дал съесть несколько частичек просфоры. Когда больной немного успокоился, он велел ему обойти вокруг монастыря и потом войти в собор. "Там, - сказал ему Старец, - милосердие Божие исцелит тебя". Исполнив все это, больной возвратился в гостиницу совершенно здоровым. Этот же крестьянин был свидетелем того, как несколько мужчин привели с величайшим усилием к сеням пустынной кельи Старца одну бесноватую женщину, которая во всю дорогу упиралась и наконец упала у крыльца сеней, закинула назад голову и закричала: "Сожжет, сожжет!" Отец Серафим вы-

шел из кельи и насильно, несмотря на то, что женщина не хотела разжимать рот, влил ей туда несколько капель святой воды. В ту же минуту все увидели, что из ее рта вылетело как бы дымное облако. Когда же вслед за тем Старец оградил ее крестным знамением, благословил ее, сотворил над ней молитву, она пришла в себя и сама стала молиться. С тех пор она была здорова.

У господина Никашина была странная болезнь. Как только он подвергался простуде, тотчас кровь бросалась ему в лицо и делалось напряжение жил, носовые нервы очень сильно раздражались. Сперва он ошущал странное шекотание в носу, а потом начинал без перерыва чихать. Такое изнурительное чихание продолжалось у него иногда целый день, иногда два, и вконец его обезсиливало. Врачи, нижегородские и московские, пользовавшие его, говорили, что впоследствии может образоваться у него полип. Так как правильного лечения ему нельзя было вести, то болезнь усилилась. Никашин с женой собрался в Саров, надеясь получить помощь от великого старца Серафима. Когда они прибыли в Саров и пришли к Старцу, он, благословив их, тотчас взял с печки бутыль с водой, приказал Никашину наклонить голову и начал сам поливать ее водою из бутылки. Потом он приказал ему умыться этой водой и подал ему со своей шеи полотенце. чтоб вытереться. С тех пор болезнь совершенно прошла.

Девица Наталья Евграфова, когда ей было от роду пять лет, была нечаянно облита кипятком и от сильных ожогов была в большой опасности. Врачебные средства не помогали. Тетка ее, по неосторожности которой приключилась беда, ужасно переживала и скорбела. Не зная, что делать, стала она мысленно призывать на помощь старца Серафима, который тогда был еще жив. Она принесла к девочке изображение Старца и дала ей наставление, чтоб она и сама призывала его на помощь себе. Изображение Старца поставили у девочки в головах и, как умела, девочка мысленно молилась Старцу и в первую же ночь увидала его во сне. Ей снилось, что она со своими родными приехала в Саровскую пустынь (где она еще никогда не бывала), и увидел ее там отец Серафим, который сказал ей: "Ты, малютка, будешь здорова, и бабушка твоя выздоровеет". (Бабушка девочки была в то время тоже больна.) Проспосле этого видения, Наталья уже не чувствов кой боли от ожогов и вскоре совершенно выздоровела. Через некоторое время она со своими родными отправилась в Саров. Когда они подходили к пустыньке Старца, эти места, которые она вивспомнила, что все эти места видела она тогда во сне.

Вот и отец Серафим. Взглянув на него, Наталья расплакалась радостными слезами: именно таким являлся он ей во сне. Ласково обратился к ней Старец и сказал: "О, и малютка ко мне пришла!" При этом великий старец обнял девочку, поцеловал ее в голову и долго ласкал. Тут же находившаяся тетушка девочки, которая была причиной ожогов и страданий девочки, но в то же время своей верою в помощь великого старца избавившая девочку от страданий, сказала теперь Старцу: "Она, батюшка, во время болезни своей видела вас во сне, и вы ей сказали, что она выздоровеет". Как бы с удивлением выслушал Старец эти слова, потом внезапно спросил маленькую Наташу: "А не хочешь ли луку? Он у меня сладкий". Угощая девочку луком, он еще спросил: "Что, сокровище мое, ведь лук-то сладок?"

Много лет спустя, когда жизнь Натальи стала совершенно горькой, она не раз вспоминала, что, кормя ее луком, Старец предвещал ей горе ее как долю. И в этой доле ее поддерживала мысль, что великий старец на Небе помнит о ней и не оставит ее на погибель.

Из книги "Что получали от преподобного Серафима его детки". Издание Сретенского монастыря, 1996

# СЛУЖБА ПРЕПОДОБНОМУ СЕРАФИМУ

В Москве жил протоиерей Звездинский, сын которого стал впоследствии священномучеником, епископом Дмитровским Серафимом.

На склоне лет протоиерей ушел в домашний затвор, ни с кем не виделся, кроме своей супруги, и все время посвящал молитве и духовному чтению.

Приближалось время прославления преподобного Серафима Саровского.

Однажды, когда Звездинский молился в своей комнате, перед ним предстал преподобный Серафим и сказал: "По воле Господней приблизилось время моего прославления. Тебе поручается написание моей службы".

Престарелый пастырь был сильно смущен и видением, и данным ему поручением. Он пробовал отказаться от его исполнения, указывая на то, что он священник единоверческой церкви. Однако Преподобный вновь подтвердил свое поручение, сказав, что нельзя противиться Божией воле. Тогда пастырь покорно принял на себя данное ему свыше поручение.

Уже давно ничего не писавший, он потребовал, к удивлению своей матушки, принести ему бумагу и письменные принадлежности.

Несколько дней протоиерей писал службу Преподобному, а затем отправил ее на усмотрение Святейшего Синода. В Синоде к тому времени уже было заказано ряду лиц написание службы Преподобному. Из написанных служб была уже выбрана одна как наиболее подходящая. Но когда была получена служба, написанная Звездинским, она единогласно была признана наилучшей и утверждена для церковного служения.

Из книги "По молитвам Божией Матери"

# GRATON GEPATONAL GAPORGKNN

Вот он, блаженный пустынник, взыскующий Века грядущаго благ неземных! Вот он, в скорбях, как мы в счастье, ликующий, Душу готовый отдать за других!..

Тихо тропинкой лесной пробирается В кожаной мантии, в лычных лаптях; Крест на груди его медный качается, Сумка с песком у него на плечах.

Вьется Саровка излучистой впадиной; Сосен столетних красуется строй; И, на ходу подпираясь рогатиной, Движется старец неспешной стопой.

Телом согбенный, с душою смиренною, В пустыньку он помолиться бредет; Но, и молитву творя сокровенную, Он для трудов свой топорик несет.

Белый на нем балахон; серебристые Шапочкой ветхой прикрыв волоса, Вглубь себя он устремляет лучистые, Полные ласки душевной глаза...

Силою он одарен благодатною: Чуткой душой прозревает он вдаль, Видит он язвы людские, невнятные Слышит он вопли, - и всех ему жаль.

Он и утешить готов безутешного, Слабое детство от смерти спасти, Или к сиянию света нездешнего Грешную душу мольбой привести.

Всем изнемогшим в огне испытания "Радость моя! - он твердит: - Не скорби, Бури душевные, грозы, страдания, Господа ради, с улыбкой терпи!"

С плачущим плакать он рад; унывающих Нежно ободрить, их дух подкрепить. Всех же, Господень Завет забывающих, Учит он ближних, как братьев, любить.

Учит искать он богатство нетленное, Чтоб не владела душой суета, Ибо все мира сокровище бренное Нашей душе не заменит Христа!..

Леонид Денисов, 1903

# PARHOANOCTOALHAA AHPOHOCHIA

Ни одна из святых Мироносиц не любила столько Господа и не была так предана Ему, как Мария Магдалина; потому и в Евангелии она всегда именуется первой между ними. По ревности к вере Христовой она трудилась в проповедании веры подобно Апостолам, и потому Святая Церковь назвала ее равноапостольной. Родом она была из Сирии, а жила в Галилее, именно в городе Магдале. Судя по происхождению ее из Сирии и потому, что она некогда страдала беснованием, можно думать, не была ли она дочь той Сирофиникиянки, которая усильно просила Господа исцелить беснующуюся дочь ее и получила от Него похвалу за великую ее веру (Мф. 15, 22-28; Мк. 7, 25-30).

Некоторые думают, что она была та грешница, которая со слезами раскаяния лобызала ноги Иисуса и мазала их драгоценным миром (Лк. 7, 37). Но такое мнение, принятое у латин, не имеет основания; а если бы оно было и справедливо, то не должно унижать Магдалины; и Спаситель говорит: большая "радость будет на небеси о едином грешнице кающемся, нежели в девятидесяти девяти праведниках, иже не требуют покаяния" (Лк. 15, 7). - Магдалина была одержима страшным недугом, который в Евангелии называется беснованием, и от которого Спаситель исцелил ее, изгнав из нее семь бесов.

Ныне многие не верят, что злые духи существуют и могут иметь влияние на человека, а посему думают, что недуг беснования происходит и ныне бывает не от действия злых духов, а от телесных болезней; но с таким мнением нельзя согласиться, потому что Слово Божие ясно и многократно свидетельствует об изгнании злых духов из людей. - Великое благодеяние, оказанное Господом Марии изгнанием из нее бесов, произвело в признательном ее сердце такую любовь и приверженность к Спасителю, что она решилась посвятить Ему всю жизнь свою и при всяком случае показывала самое искреннее к Нему усердие. Иисус Христос, пришедший на землю взыскать и спасти погибших, всюду искал заблудших овец дома Израилева и для сего переходил из города в город, из веси в весь, переплывал моря и реки, восходил на горы, углублялся в пустыни, и Мария всюду Его сопровождала, хотя непрестанные путешествия, без сомнения, были тягостны для женской ее слабости.

Иисус Христос, нас ради обнищавший, не имел, где главу приклоните, терпел во всем крайнюю нужду, - и Мария усердно служила Ему имением и трудами рук своих. Иисус Христос, совершив дело Свое на земли, идет положить душу Свою за спасение мира, - и Мария следует за Ним на Голгофу, неутешно рыдает о Нем с женами Иерусалимскими, с трепетом взирает на Его распятие. Сперва она стояла со знакомыми Его издалеча, но потом, забыв всякий страх и повинуясь только влечению своего сердца, приблизилась к самому кресту Христову, сострадала Божественному Страдальцу в тяжкие минуты Его смерти и приняла последний вздох Его в свое сердце. Такто любила она Спасителя! Ее любовь к Нему, по слову Писания, была "крепка яке смерть" (Песн. 11, 8, 6).

Нет, любовь Марии к Иисусу Христу была крепче смерти, она не ослабела и по смерти Его. Тогда, как все, и друзья и враги, оставили Распятого по смерти, тогда оставалась при Нем Мария Магдалина с одной из подруг своих. Она видела, как Иосиф и Никодим снимали с креста пречистое тело Иисуса; она сопровождала Его на место погребения; она смотрела и на то, где и как Его полагали. Если же сама принимала участия в Его погребении, то это, без сомнения, произошло от чрезмерной скорби, которая так истощила ее силы, что она, по замечанию Евангелиста, не могла стоять, а сидела против гроба (Мф. 27, 61). Впрочем, она мысленно стремилась туда, где полагалось сокровище ее сердца - сладчайший Иисус, и потому, заметив, что Иосиф и Никодим, поспешая кончить Его погребение до наступления приближавшейся субботы, только обвили тело Его пеленами и осыпали благовониями, а не помазали Оного ароматами, как то бывало при иудейских погребениях, немедленно решилась восполнить это опущение погребальных обычаев, а вместе оказать умершему Учителю последний долг усердия

Проведши субботу в покое, по известному иудейскому обычаю, Мария Магдалина тотчас купила разных ароматов и на другой день рано поутру, еще в сущей тьме, поспешила с ними ко гробу Спасителя, в сопровождении некоторых подруг своих. Мрак ночи, уединенное положение гроба Господня, близость к нему страшной Голгофы, - ничто не могло удержать благочестивых жен. Они идут и только думают о том, как бы скорее помазать тело возлюбленного Учителя. Мария Магдалина опередила подруг своих и увидев, что камень отвален от гроба, тотчас побежала в Иерусалим к апостолам Петру и Иоанну и сказала им в испуге: "взяша Господа от гроба и не вем, где положиша Его".

Весть сия поразила Апостолов и они бросились ко гробу; туда же побежала и Мария. Но пришедши ко гробу, и увидев в нем одни пелены Спасителя и платок, бывший на главе Его, Апостолы возвратились к себе, дивясь бывшему. А Мария? Она не пошла с ними, но осталась при гробе, думала об Иисусе, и горько плакала о Нем. О, как трогателен сей поступок ее! Как умилительны ее слезы! В них ясно выразилась такая искренняя преданность Иисусу, такая нежная любовь к нему, какой не имели, кажется, самые усердные и любимые ученики Его. - Такую любовь и преданность Господь не мог оставить без награды и утешения. Так и бы-

ло. Когда Мария стояла и плакала у гроба, ей вздумалось еще посмотреть: нет ли в нем где-нибудь тела Иисусова? Но проникши во гроб, она увидела в нем двух Ангелов, которые сказали ей: "жено, что плачешися?" Мария отвечала им то же, что и Апостолам: "взяша Господа моего и не вем, где положиша Его". Сказав это, она обратилась назад и увидела Иисуса Христа, но не узнала Его, вероятно, потому, что по скромности и в унынии не смотрела Ему в лицо, или вид Его много изменился по Воскресении, а, может быть, и одежда скрывала оный. Тогда Спаситель сказал ей: "жено, что плачеши? Кого ищеши?" Она же, будучи занята мыслью об Иисусе Христе и думая, что говорит с ней вертоградарь, отвечала Ему: "Господи, еще Ты еси взял Его, повеждь ми, где еси положил Его: а аз возму Его". Тогда Иисус назвал ее по имени и сказал: "Марие!" Услышав знакомый голос, который как часто услаждал ее слух и сердце, Мария бросилась к Иисусу Христу и радостно воскликнула: "Раввуни" - Учитель! Господу, конечно, приятен был такой восторг любимой ученицы; но желая успокоить ее и скорее обрадовать чрез нее других учеников, сильно скорбевших о Нем, Он дружески сказал ей: "не прикасайся ко Мне - оставь Меня, не у бо взыдох ко Отцу Моему - Я еще не вознесся на Небо и нередко буду с вами видеться; иди же ко братии Моей, и рцы им, что Я вскоре восхожду ко Отцу Моему и Отцу вашему, и Богу Моему и Богу вашему". - Магдалина тотчас пошла и возвестила ученикам Христовым все, что видела и слышала; но ученики не поверили ей. Между тем она, взяв с собой другую Марию, мать Иакова, опять, в третий раз пошла видети гроб - посмотреть его. Может быть, в сем случае руководила ею и тайная надежда, не увидит ли она еще Воскресшего? Так действительно и случилось.

Пришедши ко гробу, святые подруги нашли там Ангела, который, уверив их в Воскресении Христовом, велел

## ГРЕШНИК И МАГДАЛИНА

Грешник: Дай мне место, Магдалина, У Христовых ног, Чтобы их омыть слезами Бедный грешник мог. Ты уж плакала довольно, Ты уж плачем усладилась, Ты очистилась от скверны, Ты любовью просветилась. Яж, несчастный, и доселе Прокажен грехом, Опоясан поношеньем И покрыт стыдом... Близкий к смерти, прихожу я К милосердью Божья Сына -Так у ног Его пречистых Дай мне место, Магдалина!

Магдалина:
Милосердьем безпредельным
Наш Господь богат:
Всех Он любит, всех зовет Он,
Всех принять Он рад.
Пусть все люди соберутся У Него не будет тесно Так любовь Его обильна,
Дом велик Его небесный!
Станем плакать лучше вместе
При Его ногах:
Есть всегдашняя услада
В плаче о грехах.

#### Святитель Димитрий Ростовский

скорее возвестить о нем ученикам Господа. Когда же они шли исполнить сие поручение, вдруг встретил их Сам Иисус Христос и сказал им: "радуйтеся!" И желая более удостоверить их в Своем Воскресении, Господь дозволил им то, отчего прежде удержал Марию - допустил их обнять Его ноги и поклониться Ему, яко Господу. Таким образом, Мария Магдалина, за горячую любовь свою к Спасителю, удостоилась двукратного явления Его и соделалась первой благовестницей Его Воскресения. Как должно было радовать ее это особенное благоволение к ней Господа! Какой новой горячностью к Иисусу преисполнилось ее любящее сердце!.. И подлинно, Мария Магдалина показала такое усердие к Воскресшему, какого не видим ни в одной другой Его ученице.

Подобно Апостолам, оставив все: и дом, и друзей, и отечество, она посвятила всю жизнь свою на благовестие Христово и огласила им не только Иудею, но и многие языческие страны. Она была и в Риме. Здесь нашла она доступ к самому Кесарю Тиверию и, поднесши ему красное яйцо,



прекрасный образ возрождения к жизни, сказала ему в приветствие: "Христос Воскресе!" Она подробно возвестила Кесарю все дела и учение Господа, показала Его невинность и ясно обличила неправедных судей Его, а чрез то возбудила в Кесаре сильный гнев на Пилата и Каиафу, которые и получили праведное воздаяние за нечестивые дела свои.

Можно думать, что на сей подвиг Магдалины указывает апостол Павел в своем послании к Римлянам, когда говорит: "целуйте Мариам, яже много трудися о нас" (16, 6). Из Рима святая Магдалина отправилась с благовестием в другие места и наконец прибыла в Ефес к Иоанну Богослову, к которому влекла ее одинаковая любовь их к Спасителю. Здесь она мирно и преставилась ко Господу.

Братия и сестры о Господе! Подражайте ей в Христианских добродетелях. Подражайте ей вы, сестры о Господе: ибо она была подобострастная вам жена. Подражайте ей и вы, братия: ибо стыдно для мужей уступать женам в добрых подвигах. Подражайте ей все: ибо это для всех возможно и душеспасительно. Мария Магдалина, находясь в тяжком недуге, просила помощи у Господа и получила от Него чудесное исцеление: и вы прибегайте к Нему молитвенно во всех ваших нуждах, и получите благодать во благовременную помощь. Мария Магдалина в благодарность за сие великое благодеяние совершенно посвятила себя на служение Господу: и вы будьте верными Его рабами. Мария Магдалина всюду за Ним следовала и была усерднейшей Его ученицей: и вы неуклонно следуйте стопам Его, усердно внимайте Его слову и тшательно исполняйте Его святые заповеди. Мария Магдалина помогала Господу имением и трудами рук своих: и вы то же делайте, если не лично Ему, что теперь невозможно для вас, то Его Церкви, которую Он именует Своим телом, и меньшим Его братьям - бедным людям. Каждая лепта, употребленная в их пользу, каждая кроха, им поданная, будет иметь великую награду от Господа, ибо Сам Он говорит: "что сотвористе единому сих братии Моих менших, Мне сотвористе" (Мф. 25, 40). Мария Магдалина сопровождала Господа на Голгофу, взирала на крестные Его страдания и как бы распиналась с Ним от скорби: и вы, братия и сестры, чаще переноситесь мыслью на Голгофу, чаще представляйте себя при подножии креста Христова, и размышляйте о том, что претерпел Сын Божий грех наших ради, плачьте о самих себе, рыдайте о грехах ваших и стращитесь снова распинать ими Господа. Мария Магдалина приходила к Спасителю с ароматами, а не нашедши Его во гробе, всюду и усердно искала Его, доколе не удостоилась узреть Его по Воскресении. И вы прибегайте к Нему с духовным фимиамом - со святыми молитвами, и вы ищите Его мысленно всюду: и в храмах Божиих, где Он благодатно присутствует в Своих Таинствах, и в видимой природе, где Он открывается Своим могуществом и благостию, и в собственном своем сердце, где Он отзывается во гласе нашей совести. Стремитесь к Нему духом на Небо, где Он сидит одесную Бога.

Поступая так, вы некогда сподобитесь узреть Его лицем к лицу на Небесех. Мария Магдалина открыто пред всеми исповедала себя ученицей Спасителя; не стыдитесь и вы показывать себя всегда и во всем истинными учениками Господа, не страшитесь укоризн и осмеяний, коим сыны века сего подвергают хотящих благочестно жити, и старайтесь распространять благочестие среди детей, друзей и домочадцев ваших.

Потщимся, братия, во всем этом подражать святой Марии Магдалине, а ты, равноапостольная, подкрепи нас в добрых подвигах дарованной тебе благодатью! Аминь.

Из "Бесед " Платона, митрополита Киевского и Галицкого

# CAOKO POHAKKOOAKAN

# AMPA ZAGTYIINMUA, MATGEL EGGIGTAN

### К престольному празднику в Ивантеевском Смоленском храме

С великим почитанием относились к Матери Божи- Благословенной, вместился Сам Законодатель. Там манжизни. Простые миряне прибегали к Ее заступничеству с первых веков христианства. История Церкви говорит нам, что когда еретики в V веке хотели лишить Который сидит одесную Бога и Отца. Матерь Божию Ее славы и именования "Богородица", Вселенские Соборы и весь православный народ восстал против этого, защищая величие и славу Богоматери. Христиане хвалили Богородицу, Ее имя всегда было у них на устах.

И сегодня мы ублажаем в своих молитвах Ту, Которую Владыка Неба и земли избрал от всего рода человеческого и дал Ей славу и великолепие. Она стала Честнейшая Херувим и Славнейшая без сравнения Серафим. Богоматерь снискала славу и величие, Она прославлена Небом, Она славится на земле. Священное Писание свидетельствует о величии Божией Матери - Избранницы Отца Небесного, славы и украшения всего человечества. "Явилось на небе великое знамение: Жена, облаченная в солнце; под ногами Ее Луна, и на главе Ее венец из двенадцати звезд" (Откр. 12, 1). Святые Отцы, толкуя Откровение апостола и евангелиста Ионна Богослова, согласны в общем мнении, что это Откровение относится к Ней - Благословенной и Пренепорочной Деве Марии.

Чтобы показать глубину величия, славы и святости Божией Матери, Святая Церковь уподобляет Ее ветхозаветной Скинии. Скиния для ветхозаветного народа была самым святым предметом. В ней находились две каменные скрижали, на которых пророк Моисей написал Божественные повеления, сосуд с манной, которой питал Господь странствующий 40 лет в пустыне иудейский народ, и первосвященнический жезл Аарона. Именовалась Скиния подножием ног Бога. Но уподобляемая ветхозаветной Скинии Матерь Божия святостью превзошла ее. Там скрижали или Закон Божий - а в Ней.



ей святые Апостолы, слушались Ее, заботились о Ее на, питавшая иудеев, - а здесь Сам Хлеб нетления, Пища вечной жизни, Хлеб, сшедший с Небес. Там жезл Ааронов - а здесь вместилище Повелителя Неба и земли,

> Слово Божие устами Самого Сына Ее и нашего Спасителя именует Ее Женой, устами Евангелистов -Богоматерью. "Из Нее же родился Иисус" (Мф. 1, 16). Само слово Богоматерь вмещает в себя глубину, которую никто и никогда не изведает, вмещает премудрость, которую все мудрецы мира никогда до конца не постигнут и не уразумеют, если не откроет Господь высочайшую Правду и вечную Истину.

> Мы радуемся, что наш храм посвящен Смоленской иконе Пресвятой Богородицы - Одигитрии, Путеводительнице и чувствуем Ее покровительство и молитвы. Смоленская икона Божией Матери, по церковному преданию, была написана евангелистом Лукой еще во



время земной жизни Пресвятой Богородицы. Икона была написана по просьбе антиохийского правителя Феофила. Из Антиохии икона была принесена в Иерусалим, а оттуда императрица Евдокия передала ее в Константинополь Пульхерии, сестре императора. Икона была поставлена во Влахернском храме.

Греческий император Константин Мономах, в 1046 году выдавая замуж свою дочь Анну за князя Всеволода, сына Ярослава Мудрого, благословил ее в путь этой иконой. После смерти князя Всеволода икона перешла к его сыну, Владимиру Мономаху, который перенес ее в начале XII века в Смоленскую соборную церковь. С этого времени икона получила название "Смоленская".

Важно вспомнить, что Смоленская икона всегда была на защите верующих людей нашего государства. В



1812 году при нападении французов икону носили в лагеря русской армии, где воины молились перед ней, идя на защиту Православного Отечества. Перед иконой Одигитрии молились и всегда получали и получают благодатную помощь, ибо Матерь Божия через Свой образ заступает, подкрепляет нас и ведет ко спасению.

В Евангелии говорится, что однажды, когда Христос проповедовал, одна женщина громко сказала Ему: "Блаженно чрево, носившее Тебя, и сосцы, Тебя питавшие!" (Лк. 11, 27). Таким образом, почитание Божией Матери началось еще при Ее жизни. Она заслужила это Своей верой, душевной и телесной чистотой, смирением, любовью, воспитанием в себе и созиданием Храма Божьего. Став Матерью Бога, Она возвысила весь род человеческий. И Ее иконы имеют благодатную, чудотворную силу.

Все мы, находясь на земном жизненном пути, идем к Царству Небесному, и нам нужна помощь Пресвятой Богородицы, ибо на этом пути можно заблудиться, а Она, Путеводительница, нас выведет.

Дорогие братья и сестры! Сердечно поздравляю вас с престольным праздником и от души желаю, чтобы покров, защита и благословение Божией Матери пребывали над вами. Богоматери будет весьма приятно, если Она будет видеть Своих детей-христиан, живущими в мире, благоразумии, чистоте и святости. Тогда Ее благодатная помощь будет с нами. Ей будет легко молить Своего Сына - Спасителя за нас, если мы будем верными сынами и дочерьми Его Святой Церкви. Ей будет легко защищать наше Отечество, если и мы будем любить его и хранить Святое Православие и единство.

Матерь Божия! Моли за всех нас Сына Твоего и Бога нашего, спасай всех нас, прибегающих к Твоему образу в Твоем святом храме! Аминь.

Протоиерей Иоанн Монаршек

## НРАВСТВЕННЫЕ ПРАВИЛА ВАСИЛИЯ ВЕЛИКОГО

Продолжение. Начало в № 1. 2011 г.

Правило 27

ОБ УПОДОБЛЕНИИ, ПО ВОЗМОЖНОСТИ, БОГУ И СВЯТЫМ

Глава 1. Не должно уподобляться тем, которые чужды учения Господня, а надобно, по данной нам от Бога силе, подражать Богу и Святым Его.

Мф. 20, 25-28: "Вы знаете, что князья народов господствуют над ними, и вельможи властвуют ими; но между вами да не будет так: а кто хочет между вами быть большим, да будет вам слугою; и кто хочет между вами быть первым, да будет вам рабом; так как Сын Человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих".

Рим. 12, 2: "И не сообразуйтесь с веком сим, но преобразуйтесь обновлением ума

вашего, чтобы вам познавать, что есть воля Божия".

1 Кор. 11, 1: "Будьте подражателями мне, Христу".

Правило 28

О РАЗЛИЧЕНИИ ЛЮДЕЙ

Глава 1. Не должно просто и без последования увлекаться людьми, которые совершить, свидетельствуют о Мне, что носят на себе личину истины, но надобно узнавать каждого по признакам, какие даны в Писании.

Мф. 7, 15-16: "Берегитесь лжепророков, которые приходят к вам в овечьей чтобы узнать и поверить, что Отец во Мне одежде, а внутри суть волки хищные. По и Я в Нем". плодам их узнаете их".

Мои ученики, если будете иметь любовь между собою".

1 Кор. 12, 3: "Потому сказываю вам, пении, в бедствиях" и прочее.

что никто, говорящий Духом Божиим, не произнесет анафемы на Иисуса".

Правило 29

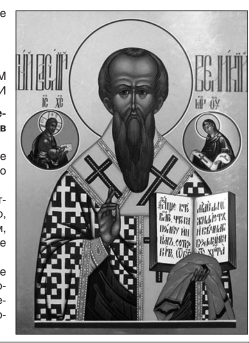
O TOM, KAK MOЖЕМ **УВЕРЯТЬ В СВОЕМ ЗВАНИИ** 

Глава 1. Каждый собственными де-ДОБРЫХ И НЕДОБРЫХ лами своими должен удостоверять в своем звании.

> Ин. 5, 36: "Дела, которые Отец дал Мне Отец послал Меня".

> Ин. 10, 37-38: "Если Я не творю дел Отца Моего, не верьте Мне; а если творю, то, когда не верите Мне, верьте делам Моим,

2 Кор. 6, 3-4: "Мы никому ни в чем не Ин. 13, 35: "По тому узнают все, что вы полагаем претыкания, чтобы не было порицаемо служение, но во всем являем себя, как служители Божии, в великом тер-



# ВОСКРЕСНЫЕ ЕВАНГЕЛЬСКИЕ ЧТЕНИЯ



# 8664 - 746 ROXIII

(МФ. 14, 22-34)

Что расположило всех, бывших на корабле, поклониться Иисусу и исповедать Его Сыном Божиим? Без сомнения, все то, что они видели, слышали и знали об Иисусе Христе. Видели они чудо дивное: Он шел по глубине вод, как по суше; видели, как один из бывших с ними в корабле, любящий Петр, по одному слову Иисуса Христа вышел из корабля и пошел по воде, чтобы подойти к Иисусу. Они видели, как Петр, испуганный, начал было утопать, вопил о спасении и как Иисус Христос спас его на водах от неминуемой гибели: они видели, как Иисус Христос Своим словом утишил ветер, взволновавший воды. Они знали, что Иисус Христос являл истинные чудеса: исцелял больных, утешал печальных, питал алчущих, указывал путь жизни хромым, восстановлял расслабленных, открывал зрение путей слепым и чувственно и внутренне... Все это расположило людей, бывших в корабле, подойти к Иисусу Христу, воздать Ему божеское поклонение и сказать: "истинно Ты - Сын Божий!" (Мф. 14, 33).

Вся наша жизнь, мои слушатели, уподобляется издавна плаванию по неопределенному пространству времени. От колыбели до гроба каждый из нас как бы плывет от одного берега к другому, от временного к вечному. Миллионы существ, подобных нам, рожденных человеческими матерями, каждый день переплывают это пространство. Новые миллионы начинают плавание, другие миллионы, подобно нам, еще продолжают плавание. Многие пристали к берегу, пристали к тихому пристанищу нескончаемой вечности: они жизнерадостны, они слышат ангельское песнопение и сами, наслаждаясь, восхваляют Царя царствующих и Господа господствующих. А другие - увы! - не доплыли до вожделенного берега; несчастные, они погибли в волнах житейского моря, воздымаемого бурею напастей. Достигли берега и вступили в страну, где нет ни болезней, ни печалей, ни вздохов смертного, ни бурь страстей, ни помыслов низких, те, которые во время своего житейского плавания веровали в Иисуса Христа, поклонялись Ему, как Спасителю своему, а погибли в волнах житейского моря, - которые не веровали в Сына Божи, а если веро-

вали, то поклонялись Иисусу Христу, подобно тем своекорыстным, непокорным, ужасным людям, которые носят отчество и фамилию родивших их и воспитавших родителей, но не любят их, не уважают их, не чтут завещаний и заповедей их...

Для безопасного плавания по житейскому морю и для того, чтобы достигнуть блаженного пристанища в вечности, крайне необходимы вера в Господа Спасителя и достойное поклонение Ему. Слава Богу, - Он сподобил нас с самого младенчества быть крещеными во имя Его, знать Закон Божий. Несомненно, нет из всей среды присутствующих здесь таких, кто не знал бы дословно Символа веры, молитвы Господней и десяти заповедей Закона Божия, кто бы их не перечитывал ежедневно и не помнил о них. А между тем, наши жизненные ладьи, на которых мы плывем, - когда подвергаются обуреванию, то мы стонем, устрашаемся и бедствуем. Поразит ли кого-либо из нас или дорогих, близких нам лиц неприятность, то какой шум поднимаем вокруг себя; придет ли какая напасть, какой испуг выражаем мы, какие вопли слышатся! В трудных обстоятельствах жизни мы часто приходим в смущение и близки к отчаянию сильнее, чем апостол Петр, застигнутый волнами моря на пути его шествия к Иисусу Христу.

"Маловерный, - сказал Иисус Христос Петру, - почто усумнился?" (Мф. 14,31).

Маловерие - вот причина наших потоплений. Во время невзгод жизни мы как бы забываем о том, что судьба жизни нашей в руках Божиих. Нищенская сума, темная тюрьма, смертельное увечье, слепота и всякий коловорот в человеческой жизни воздвигается на человека для поколебания и истребления нашей веры, чтобы погубить нас. Но при глубокой, крепкой и живой вере в Господа Спасителя нет ничего страшного на земле. Честный человек встречается бодро и со смертью и с грехом. Он от них уходит. А несчастия для честного человека, как они ни больны, но это раны, полученные храбрым воином в борьбе с врагом за веру, за заветные убеждения, раны не обезображивающие, но придающие вид мужественному борцу, доказывая, что он смотрел в лицо самой смерти.

Ничто так не досаждает врага нашего спасения, как крепкая и живая вера в истины Евангелия. Против нее он, человекоубийца, воздвигает противный ветер и со стороны нашей плоти и со стороны мира. Человек верующий спокоен от простоты своей веры, посещает храм Божий, молится, слушает наставления любящего своего духовного отца, но вот враг сеет в его сердце желание, по-видимому, благовидное,

- обсудить свою веру. И он начинает суеверничать, начинает ходить к разным старцам, из которых один говорит одно; а другой - иное, один велит, а другой запрещает. И верующий, дотоле спокойный, подвергается сильному и противному ветру человеческих лжеучений, так что самая его вера подвергается крайней опасности обратиться в языческую безтолковую или же в полное неверие. Благо ему, если он скоро сознает свое опасное положение и, подобно апостолу Петру, воззовет к Спасителю: "Господи! Погибаю, спаси меня!" Иначе несчастный суевер или невер, не доплывая до берега блаженства, погибнет.

Случается знать, что некоторые верующие живут спокойно при благоприятных семейных и общественных условиях и отношениях. Они в своей жизни выражают свою веру, как должно. Но враг спасения расстраивает их семейные отношения, производит несчастья в делах службы, торговли и занятиях. Являются и там, и в другом месте, и здесь недоброжелатели, гонители, притеснители, неудачи, убытки и - увы! - вера этих людей подвергается неприятностям, подвергается буре, и в таком состоянии они говорят сомнения, выражают ропот и озлобление. Хорошо, если они вовремя вспомнят историю Иова праведного и, подобно ему, во всех своих делах и скорбях сохранят веру. Иначе они вместо желаемого избавления от временных бед и утрат могут погибнуть навеки.

Блюдите, Господа ради, нашу православную веру при всех внешних и внутренних бурях, невзгодах и неудачах. Вера - дар Божий; она выше и ценнее всех даров Божиих, ценнее самой жизни. С потерею веры соединены вред души и ее погибель.

Надо не только хранить веру, но приумножать ее. Ибо вера имеет свои степени; на нижней степени она называется маловерием. В этом состоянии мы делаемся суеверными, кидаемся из стороны в сторону, ищем для себя советников старцев, стариц; в этом состоянии маловерия подвергаемся опасности потерять веру и погибнуть. Нам стыдно быть маловерными. В руках наших - Евангелие, в глазах наших - богослужение Матери-Церкви, в устах - молитва; чувства и тела наши освящаются благодатью Святого Духа.

Молюсь, чтобы благодать Господа нашего Иисуса Христа и любовь Бога Отца и причастие Святаго Духа приумножали, укрепляли и возвращали нашу веру... Подобно бывшим в корабле, подойдем к Иисусу, благоговейно поклонимся Ему и произнесем от сердца: "воистину Ты - Сын Божий!" Аминь.

Протоиерей Валентин Амфитеатров

# ИСЦЕЛЕНИЕ ОТРОКЯ, ОДЕРЖИЯЮГО ЕЛЫЯ ДУХОЯ

(МФ. 17, 14-23)

Во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа!

В то время, когда Господь Иисус с тремя избранными апостолами был на горе Преображения, девять Его учеников обходили с проповедью города и селения, изгоняли бесов. Но вот теперь они не могли изгнать беса из одного отрока. Книжники всячески старались посмеяться над их безсилием и тем унизить в глазах народа и Самого Господа. Тогда является Сам Спаситель, вернувшийся со священной горы Фавор. Лицо Его сияло в лучах преображения и множество собравшегося народа привлекало к Себе Своею благостью и неземной красотой.

Подойдя к народу, Господь властно спрашивает книжников, принимая под защиту Своих учеников: "О чем вы спорите с ними? Если есть какое недоумение, то спрашивайте Меня". Книжники, так дерзко наступавшие на учеников, смутились и ничего не отвечали божественному Учителю. Ученики чувствовали себя как бы виноватыми пред Господом и тоже молчали.

Тогда протиснулся из толпы народной и подошел к Нему человек и, преклоняя пред Ним колена, сказал: "Учитель! Я привел к Тебе сына моего, одержимого духом немым. Умоляю Тебя, он у меня один. Господи! Помилуй сына моего, он в новолуния беснуется и тяжко страдает" (Мф. 17, 15). "В беснующихся в новолуния, - говорит святитель Афанасий Александрийский, - не луна причиною умопомешательства, но злотворный и коварный диавол. Будучи не в состоянии иным способом принудить людей к идолопоклонству, он наблюдает новомесячие луны и в это время делает, что страждущий падучею болезнью вопит, чтобы родные больного поклонялись луне в той мысли, что она послала беса".

И отец болящего отрока жалуется Господу, что злой дух схватывает его, так что он вдруг вскакивает, терзает его, и он испускает пену, скрежещет зубами и, цепенея, замирает. Эти припадки беснования случаются с ним на всяком месте, постоянно грозят его жизни, ибо часто в этом состоянии он сам бросается в огонь, и часто в воду, и злой дух насилу отступает от него, измучив его.

- Я приводил его к ученикам Твоим, и они не могли исцелить его!" (Мф. 17, 15-16).

Видно, что у несчастного отца вера была очень слаба: в этом и сам он потом сознается. "Но если неверие было причиною того, что злой дух не выходил, то за что же Господь потом обвиняет учеников? - спрашивает святитель Иоанн Златоуст и отвечает: - Этим показывает Он, что верою они могут исцелять больных и без посредников... Отсюда видно, что и ученики были слабы верою, но не все: столпы не были при этом".

И вот отец бесноватого жалуется на них Иисусу Христу, но Спаситель, отклонив от них обвинение, в глазах народа, более обвиняет его самого. Из уст Его исходит слово скорбного негодования и упрека: "Иисус же, отвечая, сказал: о род неверный и развращенный! Неужели, несмотря на все чудеса Мои, вы все еще не имеете веры? Доколе буду с вами? Доколе буду терпеть вас, приведите его ко Мне сюда" (Мф. 17, 17).

Отрока привели, но лишь только он увидел божественного Чудотворца, злой дух потряс его; он упал на землю и валялся, испуская пену. Говорить со страдальцем, чтобы успокоить его душу, было нельзя; поэтому Господь вступает в беседу с отцом, возбуждая в нем веру и добрую надежду Своим Божественным состраданием. "Как давно это сделалось с ним?" - спросил Спаситель. "С детства", - отвечал отец, и, чтобы еще более вызвать жалость, он снова пересказывает Господу об опасном состоянии сына, и восклицает: "Если Ты, Господи, что можешь более, чем Твои ученики, то умилосердись над нами, помоги нам!" В словах "если что можешь" звучит сомнение и неверие, поэтому Господь и сказал ему: "Если сколько-нибудь можешь веровать, все возможно верующему" (Мк. 9, 23). Так, когда блеснула первая искра этой веры и осветила глубокую пропасть в сердце несчастного отца, из его уст вырвался слезный, жалобный вопль: "Верую, Господи, помоги моему неверию" (Мк. 9, 20-24). Так бывает и всегда, только тогда человек может увидеть как страшно погибельное неверие, когда благодать веры озарит его сердце.

Господь властно обратился к нечистому духу, сказав ему: "Дух немый и глухий! Я повелеваю тебе, выйди из него и впредь не входи в него" (Мк. 9, 25). За этими словами Господа последовал дикий вопль и страшное сотрясение, и отрок сделался, как мертвый, так что многие думали, что он умер. И бес вышел из него, и отрок исцелился в тот час (Мф. 17, 18). Тогда ученики... наедине спросили Его: "Почему мы не могли изгнать его?" Иисус же сказал им: "По неверию вашему. Ибо истинно говорю вам: если будете иметь веру в Мою помощь и всемогущество, хотя бы и столь малую, как горчичное зерно, но веру твердую, чуждую колебаний, и скажете горе сей: "перейди отсюда туда", она перейдет; и ничего не будет невозможно для вас" (Мф. 17, 20).

"Скажешь, - замечает святитель Иоанн Златоуст, - где они сдвинули с места гору? Я скажу, что они сделали гораздо более, воскресивши тысячи мертвых. Поистине не столько нужно силы, чтобы передвинуть гору, сколько чтобы выгнать из тела смерть. Говорят, впрочем, повествуют, что Святые, после них жившие, и их гораздо меньше, передвигали и горы, когда требовала того нужда. Отсюда очевидно, что и Апостолы мог-

ли бы сдвинуть, если бы только нужно было, но не было тогда нужды... Подивись же и здесь их любомудрию и силе духа: любомудрию, потому что не скрыли своей слабости; силе духа, потому что тех, которые не имели веры и с зерно горчичное, в короткое время Господь так возвысил, что потекли в них реки и источники веры". Господь сказал, что этот случай требовал особенно сильной веры, которая выражалась бы в молитве столь настойчивой, чтобы при ней человек забывал даже о пище: "сей же род изгоняется только молитвою и постом" (Мф. 17, 21), как самого страждущего, так и исцеляющего, а такой крепкой веры в настоящем случае у них не было. "Видишь ли, говорит святитель Иоанн Златоуст, - как и Апостолам Христос говорит о посте? Пост с верою много придает крепости, ибо человека соделывает ангелом, да еще укрепляет против безтелесных сил. Но этого мало: нужна еще молитва, и она должна прелшествовать Поэтому-то Апостолы почти всегла постились. Кто молится с постом, тот имеет два крыла, легчайшие самого ветра, ибо таковый не дремлет, не говорит много и не расслабевает в молитве, как то со многими бывает"

Дорогие братия и сестры! Видите, как нам нужен пост, соединенный с молитвой. Если Апостолам он был нужен, нам ли он не нужен? Все Святые постились, и им он помогал, можем ли мы пренебрегать им?

Победе над мучительным духом зла он способствует; не больше ли он будет способствовать к укрощению плоти, воюющей против духа? "Беснующийся в новолуния, - говорит блаженный Иероним Стридонский, - изображает человека, предающегося по временам разным порокам и впадающего то в огонь любодеяния, то в те воды (т.е. грехи), которые противны любви". Следовательно, каждый одержимый страстью грешник есть в духовном смысле бесноватый и требует исцеления, и это исцеление, то есть очищение его души от страстей, без поста и молитвы совершиться не может. Вот почему подвижники благочестия старались постоянно пребывать в молитве и посте. А какие мы стараемся принимать меры против греха и диавола? Если иногда молимся, то как молимся? Если постимся, то как постимся? Мы большей частью соблюдаем один вид молитвы, и поста. Уста произносят слова молитвы, а ум и сердце далеко отстоят от нее. Воздерживаемся иногда от скоромной пиши, а душа полна всяческих зол. Мы сами виноваты в том, что диавол и грех обладают нами. Мы сами виноваты, что даем им такую волю над собой.

Милосердный Господи, научи нас молиться, помоги нам соблюдать духовный пост, не введи нас во искушение, но избави нас от лукавого! Аминь.

Архимандрит Илия (Рейзмир)



# BOCKPECHLIE EBAHГЕЛЬСКИЕ Ч

(МФ. 18, 23-35)

Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа!

"Так и Отец Мой Небесный поступит с вами, если не простит каждый из вас от сердца своего брату своему согрешений его" (Мф. 18, 35).

Господь наш Иисус Христос неоднократно в Евангелии учит о прощении обид ближним, чтобы и нам были прощены грехи. "Аще... отпущаете человеком согрешения их, отпустит и Вам Отец ваш Небесный; аще ли не отпущаете человеком согрешения их, ни Отец ваш отпустит вам согрешений ваших (Мф. 6, 14-15). Средство к оправданию от грехов - самое легкое, вполне доступное для всех и всегда зависит от нашей воли. Казалось бы, что по указании такого легкого средства к оправданию все грешники должны воспользоваться им для своего спасения и что в христианском обществе не останется ни одного грешника. Но Господь Сердцеведец предвидел, что страстное, самолюбивое, любомстительное и злопамятливое сердце человеческое менее всего способно покориться этой заповеди смирения, кротости, терпения и незлопамятства, что и между самими последователями Его многие будут глухи к слышанию и косны к исполнению сей спасительной заповеди, почему и находил нужным говорить многократно об этом.

Одним из таких возвышенных поучений о прощении обид является притча, которая была предложена в ныне чтенном Евангелии. Для назидания повторим ее содержание. Во время беседы Господа с учениками Его о том, как надо поступать, когда согрешит пред нами в чем-либо брат наш, апостол Петр, слушая слово о прощении обид, спросил Господа: "Господи! сколько раз прощать брату моему, согрешающему против меня? до семи ли раз? Иисус говорит ему: не говорю тебе: до семи, но до седмижды семидесяти раз" (Мф. 18, 21-22). То есть сколько бы раз ни согрешил пред тобой брат твой, должно прощать ему всегда, тем более никогда и ни в каком случае не должно мстить ему. И в подтверждение этой заповеди Он сказал слышанную нами чудную притчу, то есть изобразил учение Свое на примере одного неоплатного должника, который был уже прощен и помилован, но за жестокость к собрату своему предан опять жестокому мучению. - чтобы нам легче было видеть, что бывает с теми, которые не прощают ближним своим согрешений их, и удобнее понять, что будет в подобном случае и с нами.

Притча эта научает нас, дорогие братия и сестры, той истине, что Господь не милостив бывает к нам, если мы с вами не милостивы. Он не прощает согрешений наших, если мы не прощаем ближним нашим их согрешений против нас

Для назидания разберем эту притчу. Царство Божие во многом похоже на земные царства человеческие, ибо оно есть прообраз всех царств человеческих. И как в царствах земных есть царь и есть подданные, так и в Царстве Божием есть Царь - Господь наш Иисус Христос, Который есть Царь царям и Господь господствующим (1 Тим. 6, 15), и есть подданные - все мы, верующие во имя Господа Иисуса Христа, искупленные Его честною кровию от вечной погибели и за то обязавшиеся при Крещении во имя Его веровать в Него как во Единого Истинного Бога со Отцем и Святым Духом, любить Его от всего сердца и от всей души, почитать и поклоняться Ему как Господу и Владыке и Творцу своему, повиноваться и служить Ему со всем усердием и ревностью во все дни жизни нашей. В царствах земных есть законы и постановления, которыми определяется круг действий подданных; так и в Царстве Божием есть закон Божий, который определяет волю Божию и научает нас, как надо нам вести себя по отношению к Царю своему Христу и к ближним нашим, чтобы заслужить милость Царя и не подвергнуться Его гневу и наказанию. Как в царствах земных царь по временам требует отчета от своих подданных об исполнении возложенных на них обязанностей, так и в Царствии Божием Господь востребует от нас отчета во всех мыслях и желаниях, словах и делах наших. Для этого предуставлен от века страшный славный день Суда и воздаяния. Но и прежде этого всеобщего Суда Господь потребует от нас отчета в день смерти нашей, когда душа наша разлучится с телом. Во всякую минуту нам должно быть готовыми к смерти и суду Божию, потому нам и заповедуется испытывать свою совесть ежедневно и не только приносить покаяние в известные времена, но и всю жизнь свою проводить в покаянии, чтобы смерть ни в какое время не застала нас нераскаянными. Не воздавая должной дани царю и не исполняя своих обязанностей, подданный становится должником царя, и чем более он поступает так, тем более возрастает его долг. Так и подданный Царя Небесного, если не исполняет того, что требует от него закон Божий, становится должником пред Богом

Возьмем для примера хотя бы один день жизни своей и сосчитаем, что сделано вопреки закону Божию и своей собственной совести. Все мысли, намерения, гадания, предположения, мечты, воображения, которые непрестанно как бы роятся в нашем уме, все желания, стремления, надежды, влечения, чувствования, услаждения, которыми живет наше сердце, - все это плод свободной деятельности нашей души и все это подлежит отчету пред Сердцеведцем Судией. Вспомните и все слова свои, ибо за каждое "праздное слово, какое скажут люди, они дадут ответ в день суда" (Мф. 12, 36) - и какой тяжелый долг составится из одного прожитого дня... Насколько же велик тот долг, который составится в продолжение всей прожитой жизни нашей! "Аше беззакония назриши, Господи, Господи, кто постоит?" (Пс. 129, 3). И кто из нас может думать о себе, что он менее должен пред правосудием Божиим, нежели сей упоминаемый в притче

должник пред царем своим?

Не имея чем заплатить своего долга, притчевый должник падает пред государем и просит, чтобы он потерпел на нем. Так надобно и нам, грешным, поступать, если желаем очиститься от грехов своих. Каждый грех ужасен прежде всего тем, что оскорбляет величие и святость Божию, нарушает закон, которым держится весь порядок нравственного мира, возмущает покой и мир Царства Божия. Поэтому сами по себе мы не можем загладить своих грехов, но только живая вера в Господа Иисуса Христа, пострадавшего за грехи наши, одно живое упование на силу креста Его, одно искреннее раскаяние во грехах своих, одна молитва сердца сокрушенного и смиренного могут снять эту тяжкую вину грехов наших и оправдать нас благодатью Христовою. Вот такому кающемуся премилосердый Отец Небесный прощает даром все грехи его ради крестных страданий и смерти Единородного Своего Сына.

Что же делает прошенный и помилованный должник? Найдя своего товарища, который был должен ему сто динариев, он начал его душить и отдал в темницу. Не так ли поступаем и мы, когда, помилованные Отцом Небесным, гневаемся и злобствуем за малое оскорбление, причиненное нам нашим братом или сестрою, преследуем и язвим его всеми средствами, готовы бываем мстить ему до самой смерти, не находим слов, чтобы выразить свою обиду, очернить и обвинить обидевшего? Но такая жестокость лукавого раба к своему брату стала известна царю. Так и наши поступки по отношению друг к другу, наши памятозлобные и мстительные чувства и помыслы ведомы Богу. Святые Ангелы, неотступные наши приставники, видя нашу жестокость друг к другу, с прискорбием возвещают о том Отцу Небесному, так что ни одно гневливое и злостное движение нашего сердца не утаится от Его всевидящего ока, и ничто не скроет нас от Его карающего гнева. За злой поступок злого раба государь предал его истязателям, пока тот не отдаст всего долга. Так Господь поступит и с нами, если мы не прощаем согрешений ближнему, - то есть отвергнет от лица Своего и предаст вечному мучению. Таков вечный и непреложный закон правды! Таково неизбежное следствие жестокосердия к ближнему.

Может ли человек мстительный и раздражительный быть в Царстве Божием, которое есть царство любви, мира и радости о Духе Святе? (Рим. 14, 17.) Сердце, жестокое и безжалостное к брату своему, достойно ли сострадания и милосердия Отца Небесного? Кто преследует гневом и мщением других, не заслуживает ли и сам отмщения и гнева Божия? Нет милости не сотворшему милости (Иак. 2, 13). Поэтому будем помнить это и исполнять. Не будьте побеждаемы злом, но побеждайте зло добром (Рим. 12, 21), тогда и Господь помилует нас не только в этом веке, но и в будущей жизни, ибо только милостивые помилованы будут (Мф. 5, 7).

Архимандрит Кирилл (Павлов)

# ROPATLIA 1010

(МФ. 19, 16-26)

Не только боязно бывает, но иногда и опасно проповетвоим ты осудишься... Ты будешь судиться, потому что, если ты проповедуешь Божию правду, если ты ее провозглашаешь и остаешься праздным, не делая того, что заповедал Господь и о чем ты достаточно знаешь, чтобы возвещать это другим, - тогда как устоять перед судом Божиим? И это относится не только к священнику, но ко всякому христианину, который призван быть свидетелем, апостолом, нести Божие Слово, Божию правду тем, которые во тьме или в потемках, которым нужен Божий свет, нужна Божия правда и сокровище? Что есть такого, что я не отдам, даже ради веч-

И вот сегодняшнее Евангелие встает перед нами так требовательно. Оно начинается словами, которые можно понять по-разному: "Учитель благий - что сделать, чтобы наследовать жизнь вечную?" И Господь отвечает: Почему ты называешь Меня благим? Благ один только Бог... Он не говорит: "Ты ошибаешься". Он не отрекается от Своего права называться благим, как Бог благ; и поэтому для тех, у кого есть уши, чтобы слышать, тех, у кого есть сердце, способное уловить благость Господа Иисуса, превосходящую всякую человеческую благость, всякую человеческую красоту и правду, это есть свидетельство: Да, ты обращаешься к своему Богу, и на твой вопрос будет отвечать Бог твой...

И затем Христос дает нам два указания. Одно - если хочешь получить вечную жизнь, то соблюдай заповеди. Заповеди Божии - не только правила поведения, хотя тоже и это; но заповеди Божии, как говорится в одном из псалмов, должны корениться в самом нашем сердце. Мы должны были бы из самых глубин сердца выполнять заповеди: не потому, что они как бы заданы нам извне, а потому, что они достигли нас со всем звучанием правды; не потому, что Бог сказал, а потому, что всем нашим существом мы ответили:

Аминь! Это правда, это жизнь, это путь в вечную жизнь!..

И когда мы слышим Христа, говорящего о "заповедях", где мы по отношению к ним находимся? Кто из нас может сказать, что он, она были верны каждому слову этого короткого перечня заповедей, без которых нам не построить жизни? Где мы стоим? Я, говорящий, и вы, слушающие, потому что такая же ответственность на слушающем, как и на говорящем!.. Как часто мы думаем, как и этот молодой человек, - но с каким малым основанием! - что мы стремимся к содовать Слово Божие. Потому что Господь сказал: По словам вершенству; мы хотим совершенства, не пройдя прежде даже путем заповедей.

> Но Христос говорит ясно: Если хочешь совершенства отдай все, что имеешь... Мы можем отдать не только вешественное имущество; у всех нас есть сокровища, накопленные в уме, и в сердце, и в душе, вещи, которые нам более дороги, чем что-либо материальное и что составляет наше богатство. Каждый из нас должен заглянуть внутрь себя и спросить: Что есть такого, что составляет мое собственное ной жизни, ради Бога?

> Мы не выражаемся так грубо, но крепко прижимаем к себе то, чем дорожим, и надеемся, что вступим в Царство Божие, достигнем совершенства и во всей полноте станем тем, к чему призваны, такими людьми, какими нас возмечтал Бог, когда создавал нас, - и это не так.

> В Книге Откровения есть место, где говорится: Одно Я имею против тебя - что ты забыл свою первую любовь... И эта первая любовь для каждого из нас - Живой Бог, Которого мы называем столькими именами; мы называем Его "Жизнь", мы называем Его "Полнота", мы называем Его "Радость", мы называем Его всеми именами, которые указывают, как нам достичь полноты бытия. Иногда мы знаем, что только в Боге это возможно, иногда воображаем, что можем перерасти самих себя - так или иначе, это наша первая любовь: вырасти в то величие, какое Бог для нас возмечтал, в тех людей: какими Он хочет, чтобы мы были. И мы не следуем заповедям, потому что думаем, что можем достичь этого более простым путем; и не отдаем всего того, что имеем, то есть единственного, с чем мы не готовы расстаться, ожидая, что Бог примет и нас, и нашу обузу.

Задумаемся над этим рассказом: это даже не притча, это

реально случилось с одним молодым человеком. Это же случается и с каждым из нас, когда Бог говорит: Был ли ты верен тому образу жизни, который Я наметил для тебя словами заповедей, как отмечают путь дорожными указателями? Хочешь достигнуть полноты - вот тебе отправная точка... И если вы были верными в этом, то поставьте перед собой другой вопрос: с каким сокровищем я не расстанусь даже и для вечной жизни?

Юноша услышал слова Христа и отошел печальным. У него были владения земные, а у нас столько имущества не материального, но которое для нас как обуза, как цепи, нас сковывающие.

Но есть в этом рассказе одна черта, которая может дать нам столько надежды: Христос не осудил этого юношу, Христос отпустил его без слова упрека; то, что Он сказал, было как зерно, посеянное в ум и сердце этого юноши. Он дал ему отойти раненным в сердце, озадаченным в уме, с призывом приступить к действию героическим усилием воли и самоот речения - как Христос сказал: Отвергнись себя и следуй за Мной... Куда? По путям человеческой жизни - с одной стороны, а с другой стороны - в полноту вечной жизни.

Когда Христос говорит нам: "Следуй за Мной", Он не зовет нас идти по пугающим потемкам одинокого пути; Он говорит: Я прошел весь этот путь, Я изведал каждую его западню - ты можешь идти без страха! Я как добрый пастырь, идущий впереди своих овец и сам встречающий опасность, так, чтобы овцы были целы..

Все мы сейчас пойдем домой, как этот молодой человек, может быть, опечаленные, что ни один из нас не смог соблюсти заповеди и отказаться от самого драгоценного своего обладания. Но помните: мы не уйдем осужденными; в сегодняшнем чтении нам предложен конечный выбор, и до тех пор, пока мы боремся на земле, есть еще время. Но не будем обманываться временем: время бежит, время летит пусть же не окажется слишком поздно, - повернемся к жизни, станем всем, чем мы способны быть. И ответ сегодняшнего Евангелия так прост: "Но кто же может тогда спастись?" - и ответ: Человеку это невозможно его собственными силами, но Богу все возможно... Это наша надежда: с нами Бог. и ничто не невозможно нам. Аминь!

Митрополит Сурожский Антоний

### ЖЕЛАЮЩЕМУ СПАСТИСЬ

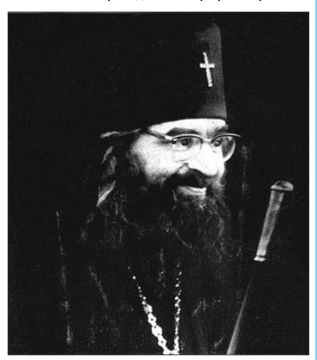
Желающему спастись должно всегда иметь сердце, расположенное к покаянию и сокрушенное: "Жертва Богу - дух сокрушенный; сердца сокрушенного и смиренного Ты не презришь, Боже" (Пс. 50, 19). В таком сокрушении духа человек с легкостью может безбедно миновать все хитрые козни диавола, все усилия которого направлены к тому, чтобы возмутить дух человека и в возмущении посеять свои плевелы (сорняки), по Евангельскому слову: "господин! не доброе ли семя сеял ты на поле твоем? откуда же на нем плевелы? Он же сказал им: враг человека сделал это" (Мф. 13, 27-28). Когда же человек старается иметь сердце смиренное и хранит мир в мыслях, тогда все козни вражии бывают бездейственны; ибо, где мир помыслов, там почивает Сам Бог: в мире, сказано, место Его (Пс. 75, 2).

Мы всю жизнь своими грехопадениями оскорбляем величество Божие, а потому и должны всегда со смирением просить у Господа прощения грехов наших.

Надо всегда терпеть и все, что бы ни случилось, принимать, Бога ради, с благодарностью. Наша жизнь - одна минута в сравнении с вечностью. И потому нынешние временные страдания, согласно Апостолу, ничего не стоят в сравнении с тою славою, которая откроется в нас (Рим. 8, 18).

Будем непрестанно, день и ночь, со слезами повергать себя пред лицом благости Божией, - да очистит Он сердца наши от всякого злого помышления, чтобы мы могли достойно приносить Ему дары нашего служения. Когда мы не принимаем злые мысли, влагаемые нас диаволом, мы творим добро.

Преподобный Серафим Саровский



### СИЛА СМИРЕНИЯ

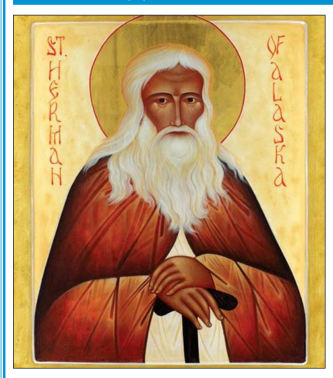
Подсолнечник, или солнечник (илиотропион), есть цветок, неразлучно обращающийся к солнцу утром, в полдень и вечером не только в светлые дни, но и в мрачные.

Природе этого цвета подражать должна воля человеческая, обращаясь к Богу и Его божественной воле ежечасно не только в светлые дни своей жизни, но и в мрачные, тяжелые для жизни дни. Святость всего человеческой, по изречению некоторого муд рого богослова, составляет совершенствование всей жизни христианской и собрание в лице христианина всех по возможности добродетелей, отражающихся как бы в некотором центре, в сообразовании нашей воли с Божественной волей. Что угодно Богу, то пусть будет и тебе, о человек-христианин, угодно; чего не хочет Бог, не желай того и ты. Поступая по Его святым заповедям, при всяком недоумении (остановись в своем деле и внимательно рассмотри его) говори мысленно перед Богом: так, Господи, Ты повелеваешь это - я немедленно исполню. Когда Богом запрещается что-либо, говори: так, Господи, охотно оставляю это, не сделаю Тебе неугодного. В этом добровольном повиновении нашем воле Божьей выражается совершенство нашего смирения пред Богом, которому обязаны мы достойно и праведно во всем повиноваться - по словам Пророка: "Не Богу ли повиноваться будет душа моя?" Да, Ему она покорна, Он покой душе моей, от Него спасение мое!

Богу, как Создателю, все (кроме человека) покорно, все работает Ему, но от человека, удостоенного разума, желает Бог добровольного повиновения.

Святитель Иоанн (Максимович)

# IFGIOZOFILIN FGFAJAN AZACKING



Память 9 августа

Преподобный Герман Аляскинский родился в купеческой семье в 1757 году в городе Серпухове под Москвой. Его мирское имя и фамилия неизвестны.

В 16 лет ушел в монахи и сначала поступил в Троице-Сергиеву пустынь Санкт-Петербургской епархии. Спустя пять или шесть лет перешел в Валаамский монастырь. Это было примерно в 1778 году.

На Валааме отец Герман проходил разные послушания. Испытав его в трудах общежития, игумен Назарий отпустил Германа на жительство в пустыню, которая находилась в густом лесу. По праздникам отец Герман приходил из пустыни в монастырь и нес клиросное послушание. Бывало, поет он с братией припевы канона "Иисусе сладчайший, спаси нас, грешных", "Пресвятая Богородица, спаси нас", а из очей его градом льются слёзы. Через 15 лет пребывания на Валааме смиренный инок был призван на апостольское служение и проповедь Евангелия в суровом и малообжитом краю Аляски. С этой целью создали Духовную Миссию с центром на острове Кадьяк, получившую название Кадьякской. Преподобный Герман был в числе сотрудников этой Миссии.

Избранники отправились из Валаама к месту нового назначения в 1794 году. Вскоре несколько тысяч язычников приняли христианство. В месте своего жительства миссионеры открыли школу для крещеных детей и выстроили церковь. Однако успехи Миссии были недолговременными.

Через шесть лет после начала работы вместе с сопровождавшими его людьми утонул начальник миссии епископ Иоасаф. Незадолго до этого сподобился мученического венца ревностный иеромонах Ювеналий. Один за другим выбыли и другие сотрудники Миссии. Остался один отец Герман.

Его хотели посвятить в сан иеромонаха и затем возвести в сан архимандрита, но смиренный инок отказался от какого бы то ни было возвышения и до конца своих дней пребывал простым монахом.

Он был истинно добрым пастырем для местных жите- годатными дарами. лей и защищал их от людей, которые видели в островитянах лишь объект для жестокой эксплуатации. Не имея ника- время своей кончины и объяснил, как его похоронить. 13 кой поддержки, кроме своей пламенной веры, Старец продолжал своё заступничество, видя в этом свой долг и призвание, сущность которого он выражал простыми словами:

- Я - нижайший слуга здешних народов и нянька.

Отец Герман жил сначала возле храма Миссии на Кадьяке, а затем переселился на ближайший остров Еловый, который назвал Новым Валаамом. Жил в лесу в уединенной келии, где никто его не видел, и только вне келии слышали, что он пел и совершал богослужение по монашескому правилу. На вопрос: "Как вы, отец Герман, живете один в лесу, как не соскучитесь?", он отвечал: "Нет, я там не один. Там есть Бог, как и везде есть Бог! Там есть Ангелы, Святые! И можно ли с ними скучать? С кем же лучше и приятнее беседа - с людьми или с Ангелами? Конечно. с Ангелами!"

Его тело, изнуренное трудами, бдением и постом, сокрушали тяжелые вериги. Ел он очень мало. Постелью ему служила скамья, покрытая вытертой оленьей шкурой.

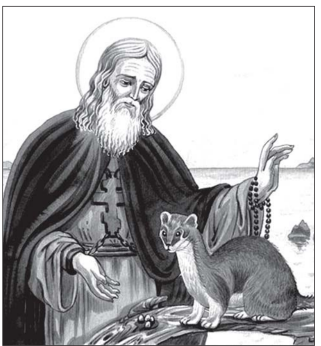
Однажды в зимнюю ночь его ученик Герасим случайно

увидел отца Германа в лесу, идущего босиком с таким большим деревом, которое под силу нести четверым. Так трудился Старец, и все, что он приобретал таким безмерным трудом, употреблял на пропитание и одежду для сирот - его воспитанников, и на книги для них. Особенно Старец заботился о нравственном преуспеянии алеутов. С этою целью для детей, сирот алеутских, устроил училище, где сам учил их Закону Божию и церковному пению.

Отец Герман был словоохотлив, говорил умно, дельно и назидательно, более всего - о вечности, спасении, будущей жизни, судьбах Божиих. Много рассказывал из Житий Святых, из Пролога, и никогда не говорил ничего пустого. Как свидетельствует креол Константин Ларионов, "отца Германа так приятно было слушать, что беседующие с ним увлекались и нередко только с рассветом нехотя оставляли его".

Чтобы хоть немного выразить дух учения отца Германа, приведем слова из его письма:

"Истинного христианина делают вера и любовь ко Христу. Грехи наши нисколько христианству не препятствуют, по слову Самого Спасителя. Он изволил сказать: "Не праведных пришел я призвать, но грешных спасти. Радость бывает на Небесах об одном кающемся грешнике более, нежели о 99 праведниках. Также о блуднице, прикасающейся к Его ногам, фарисею Симону изволил говорить: "Имеющему любовь многий долг прощается, а с не имеющего любви и малый долг взыскивается". Этими



и подобными им рассуждениями христианин должен приводить себя в надежду и радость, и отнюдь не внимать наносимому отчаянию. Тут нужен щит веры.

Грех любящему Бога - не что иное, как стрелы от неприятеля в сражении. Истинный христианин есть воин, продирающийся сквозь полки невидимого врага к Небесному своему Отечеству, по апостольскому слову "Отечество наше на Небесах". А о воинах Апостол говорит: "...наша брань не против крови и плоти, но против духов злобы поднебесных" (Еф. 6, 12). Полностью посвятив себя служению Богу вдали от родины, среди многообразных скорбей и лишений, десятки лет проведя в высоких подвигах самоотвержения, отец Герман был наделен многими бла-

Преподобный Герман предсказал духовным детям декабря 1837 года он попросил зажечь перед иконами свечи и почитать Деяния святых Апостолов. Во время этого чтения он перешел от земных трудов к небесному упокоению на 81-м году жизни. Над его могилой была сооружена скромная деревянная церковь.

В 1867 году один из аляскинских епископов составил записку о житии преподобного Германа и о случаях чудотворения по его молитвам, которые еще долго после его блаженной кончины записывались доброхотами. В 1952 году были составлены Житие и акафист Преподобному, а через семь лет мощи преподобного Германа были открыты и перенесены в специально построенную небольшую

Прославлен в лике Святых Русской Православной Церковью Заграницей в 1969 году, Русской Православной Церковью - в 1970 году.

В 1984 году преподобный Герман был прославлен и вместе с Собором Сибирских Святых.

"Петербургские Святые"

## УСПЕНСКИЙ ПОСТ

Успенский пост продолжается с 1 (14) августа по 14 (27) августа. По длительности он краткий, но по строгости подобен Великому посту. "О посте Пресвятыя Богородицы, - говорится в Церковном уставе, - подобает ведати: в пост Святыя Владычицы нашея Богородицы Успения, 15 дней кроме Преображения Христова, постимся до 9-го часа дне (3 часа пополудне): понедельник, среду и пяток - сухоядение; и творим коленопреклонение, даже до причащения. Во вторник и четверток - варение без елея (постного масла). В субботу же и Неделю (воскресенье) - варение со елеем, и вино пием; рыбы же не ядим до Успения Пресвятыя Богородицы, но токмо на Преображение Христово ядим рыбу, дважды днем" (Типикон, гл. 33).

Мы постимся не для того, чтобы получить, что мы хотим, но чтобы подготовить себя к получению того, что хочет дать нам Бог.

Цель пощения - сделать нас более похожими на

Успенский пост продолжается с 1 (14) августа Марию, сестру Лазаря, и менее похожими на их по 14 (27) августа. По длительности он краткий, но по строгости подобен Великому посту. "О посте Евангелия (Лк. 10, 38-42) волновалась и безпокои-Пресвятыя Богородицы, - говорится в Церковном лась о многом.

Пост задуман для того, чтобы привести нас к осознанию "единого на потребу". Он должен помочь нам поставить Бога на первое место, а наши желания - на второе, если не на последнее. Пост помогает нам приготовиться к тому, чтобы быть орудиями Божией воли: таким образом постился Моисей во время побега из Египта и на горе Синай, точно так же постился наш Господь в пустыне. Пост отвлекает нас от самих себя и обращает к Богу.

Соблюдение Успенского поста помогает нам уподобиться Богородице, послушной рабе Господней, Которая услышала Его слово и сохранила его лучше, чем кто-либо когда-то это делал или мог слелать.

"Год души"

## БУДЕМ БОРОТЬСЯ С ВРАГАМИ НАШЕГО СПАСЕНИЯ!

Всматриваясь в свою жизнь, много ли мы видим в себе и других расположения к борьбе с миром и его соблазнами? Есть ли у нас стремление к добровольному отречению от благ мира? Терпеливы ли бываем к лишениям и невзгодам этой жизни? Безропотно ли переносим ее недостатки, нужды, скорби, озлобления? Посмотрите, какая почти всеми овладела страсть к богатству, к стяжанию, к приобретению благ этого мира, с какой жадностью и неразборчивостью средств рвем мы их друг у друга, как надмеваемся, богатея, как отчаиваемся, беднея?

Что все это показывает, как не наше маловерие? А при таком маловерии можем ли мы быть исповедниками своей веры, чтобы проявлять ее в своей жизни и делах, в подвигах несения креста нестяжательности, добровольной нищеты и отречения от благ мира? Подвиг этот требует самопожертвования и терпения, а без веры не может быть этого терпения.

Посмотрите затем, много ли мы способны и расположены к борьбе с плотью, так чтобы распинать ее со страстями и похотями? Много ли между нами живущих и трудящихся не для плоти, а ради **Царствия** Небесного, много ли таких, которые бы отказались от каких-нибудь удобств этой временной жизни, чтобы заслужить жизнь лучшую на небе вместе с Богом? Нет, всю почти жизнь свою мы живем и трудимся только в свою плоть, о том только и печемся, чтобы упитывать и утучнять свое тело, окружив его всеми удобствами и всякими излишествами жизни. Не о блаженстве вечном мы помышляем и не к нему мы стремимся душою и сердцем, а очень часто к удовольствиям и наслаждениям этой временной жизни, в которой одной только многие из нас полагают все свои чаяния и надежды. Оттого-то мы и неспособны ни на какие высокие добродетельные подвиги, даже как бы не верим в эти подвиги, потому что сами предпочитаем земное небесному.

Если посмотрим, наконец, на то, как христианин борется с последним врагом своего спасения, диаволом, то и тут найдем весьма слабые призна-

### О ПОСТЕ

Зная, что любовь Ваша к Господу Иисусу Христу более и более возрастает с умножением дней Вашей жизни, с трудолюбием Вашим в пользу ближних и родных, верю, что в сии святые дни Четыредесятницы Ваш дух горит новым и сугубым пламенем к Иисусу Христу. всю душу Вашу и чувственные пожелания со страстями и похотями. Надеюсь, что покаяние Ваше в первые дни поста приготовит Вас к сему духовному посту, на весь пост. Святой апостол Павел ничего не хотел видеть и знать у коринфян, кроме Иисуса Христа, и притом распятого (1

Духу легче и свободнее устремляться и лететь к Господу, когда тело не обременяется яствами, а душа - заботами. В пост лучше и удобнее размышлять о себе, о вечной жизни и о грехах, препятствующих любить Господа. И о молитве чаще напоминает в пост то богослужение, то звон колокола, то множество молитвенников и исповедников, желающих исповедать или раскрыть глубину сердца своего перед невидимым Господом.

Постом и чувства очищаются, дабы вкусить и видеть, сколь благ возлюбленный Господь наш Иисус Христос. Следовательно, пост - врачевство для духа и тела нашего, и Вы проводите его, конечно, так, как внушает Церковь и советует непрестанно Ваша совесть, Ваше сердце, быющееся ко славе Господа.

Мне пришло на мысль напомнить Вам в пост о посте духовном. Для того чтобы наложить пост на самый дух, надо откинуть все попечения, отсечь все плотские пожелания, оставить все лю-

ки борьбы. Чем прогоняется и обезсиливается враг нашего спасения? Молитвой к Богу и постом, по учению Иисуса Христа. Но как мало истинных молитвенников и истинных постников в наше время! Как часты и справедливы жалобы пастырей на пренебрежение пасомыми общественным богослужением и ослабление постов!

Итак, братия, будем больше и усерднее бороться с врагами нашего спасения - миром, плотью и диаволом. Тогда и мы будем участвовать в подвигах мученичества и в высшей награде, обещанной за мученичество; будем меньше любить удовольствия, больше любить Бога; меньше искать наслаждений, больше стремиться к благам небесным и возноситься к Богу всей душой и всем сердцем; станем приобретать терпение не в снискании благ земных, а в достижении благ небесных, научимся страдать и мучиться не за блага земные, а за Христа.

"Блажени есте, егда поносят вам, и ижденут, и рекут всяк зол глагол на вы лжуще Мене ради. Радуйтеся и веселитеся, яко мзда ваша многа на небесех" (Мф. 5, 11-12). Аминь.

"Год души"



бимые мысли. Поститься значит держать весь ум, все сердце при едином распятом, Господе Иисусе Христе.

Сия одна мысль, как крест, должна распинать всю душу Вашу и чувственные пожелания со страстями и похотями. Надеюсь, что покаяние Ваше в первые дни поста приготовит Вас к сему духовному посту, на весь пост. Святой апостол Павел ничего не хотел видеть и знать у коринфян, кроме Иисуса Христа, и притом распятого (1 Кор. 2, 2). Тем самым оный божественный учитель коринфян учит и нас и думать, и желать, и искать Иисуса Христа, и говорить, и рассуждать о Нем едином, воздыхать и радоваться о Его благодати и плакать и восхищаться перед Ним у подножия Креста Его, непрестанно взирая на раны, источающие кровь на нас и за нас, во очищение наше от всех грехов.

Благословите Иисусово имя, держите имя Господа Иисуса Христа всегда в уме и в сердце Вашем! Когда слышите сие сладчайшее имя, тотчас всей мыслью обращайтесь к Иисусу Христу распятому, всем сердцем припоминайте имя Его, как Посетителя душ и сердец наших, как Самого Господа.

Благословим Господа вкупе! Примите и мое, хотя словесное, на бумаге и пером, участие в Вашем благословении Господа, благословляющего нас всяким благословением - и земным, и небесным.

Из писем святителя Иннокентия Пензенского

### НЕПОБЕДИМЫЕ ОРУЖИЯ

Пост и молитва суть два непобедимых оружия, которые с Небес даны Церкви для борьбы против всех видимых и невидимых врагов. Три таких страшных врага ведут против нас непрестанную войну: мир, дьявол и плоть. Мир воюет с нами суеверностью и лживостью жизни; дьявол тайными похотями и худыми помышлениями; плоть - негой, удовольствиями, постыдными склонностями и стремлениями. И трое воюют против нас, как будто сговорясь, дружно и во всеоружии искушений. Но мы очень счастливо отражаем нападающих на нас и побеждаем их молитвой и постом. Умерщвляем плоть, обращаем в бегство дьявола, попираем мир; и, окрыляемые как бы двумя крыльями, с одной стороны молитвой, с другой постом, мы, возносимся духом к Небу, поднимаемся над сетями и избегаем козней искушения. Поэтому святой Златоуст так говорит о молитве: "Где молитва и благодарение, там ясно намечается область Святого Духа, демоны обращаются в бегство, и вся противная сила убегает". О посте же говорит Василий Великий, что с помощью воздержания и поста "одерживается победа над невидимыми врагами", как относительно упоминаемого ныне в Евангелии лунатика утверждает это Христос: сей же род не исходит, токмо молитвою и постом.

Наша Святая Церковь, которая все делает по наставлению Святого Духа, повелела нам, христианам, в течение этих четырнадцати дней совершать молитву и пост, то есть призывание имени Божия и воздержание в честь Преславной Приснодевы Марии, Святейшей Матери Бога нашего. Правда, борьба непродолжительна, но победа очень блестяща и следствия победы обильны. Подвигоположница, Сама Богоневестная Владычица, Царица Неба и земли, сидит одесную Престола Трисиятельного Божества и, взирая долу на подвиг, держит венцы, чтобы увенчать победителей.

Блаженны мы, если будем подвизаться когда должно. Кто в эти святые дни молитвой и постом мужественно победит мирские попечения, дьявольские ухищрения, плотские помышления, тот пусть с уверенностью дерзает и получить от Богоматери достойный дар. Это я утверждаю от лица Самой Пресвятой Девы и посему сегодня укажу, какую благодать и помощь получает от Пречистой Владычицы тот, кто чувствует к Ней благоговение и чтит Ее молитвой и постом.

Святитель Илия Минятий

### ЦЕЛЬ НАША - СПАСЕНИЕ И ЖИЗНЬ ВЕЧНАЯ

Для вечной жизни созданы мы Создателем нашим и к ней Словом Божиим позваны, Святым Крещением обновлены, и Христос, Сын Божий, ради того в мир пришел, чтобы нас к ней призвать и привести, и Он один необходимо нужен. Поэтому первейшее усилие и попечение твое о том да будет, чтобы ее получить. Без нее все ничто, хотя и весь мир обретешь. Получению ее всякий грех и пристрастие к суете мира сего препятствуют, берегись же, да не лишишься вечной жизни. Временную жизнь бережешь, хотя и непременно оставишь ее, и все делаешь, чтобы ее не лишиться; сколь несравненно больше должно беречь вечную жизнь и все старание прилагать, чтобы той не лишиться! Все временное против вечного ничто. Ищи же вечную жизнь, как единое твое истинное добро, и всего того, что дверь к ней затворяет, убегай. Бог человеколюбивый хочет тебе спасения: да будет это хотение и твоим. Желай же и ищи того, как алчущий - пищи, жаждущий - пития, и получишь, что желаешь. Истинные христиане в этом мире живут как путники, странники и пришельцы и всегда на Небесное отечество верой и душевными очами взирают и того достигнуть стремятся. Будь же и ты в мире этом странником и пришельцем, и непрестанно на отечество свое Небесное взирай, и таковое получить старайся.

Жизнь наша в мире сем не иное что, как непрестанное путешествие к будущему веку.

Святитель Тихон Задонский

### ПОДГОТОВКА К ИСПОВЕДИ

Приготовление к исповеди не в том, чтобы возможно полно вспомнить и записать даже свой грех, а в том, чтобы достигнуть того состояния сосредоточенности, серьезности и молитвы, при которых, как при свете, станут ясны грехи. Иначе - приносить духовнику надо не список грехов, а покаянное чувство, не детально разработанную диссертацию, а сокрушенное сердце.

Но знать свои грехи, это еще не значит - каяться в них. Правда, Господь принимает исповедание - искреннее, добросовестное, - когда оно и не сопровождается сильным чувством раскаяния (если мы исповедуем мужественно и этот грех - наше "окамененное нечувствие"). Все же "сокрушение сердца", скорбь о грехах своих, есть важнейшее из всего, что мы можем принести на исповедь. Но что же делать, если "иссохшее греховным пламенем" наше сердце не орошается живительными водами слез? Что, если "немощь душевная и плоти неможение" так велики, что мы не способны на искреннее покаяние? Это всетаки не причина откладывать исповедь - Бог может коснуться нашего сердца и в течение самой исповеди: само исповедывание, наименование наших грехов может смягчить наше сердце, утончить духовное зрение, обострить покаянное чувство.

Больше всего к преодолению нашей духовной вялости служат приготовления к исповеди, пост, который, истощая наше тело, нарушает гибельное для духовной жизни наше телесное благополучие и благодушие, молитва, ночные мысли о смерти, чтение Евангелия, Житий Святых, творений святых Отцов, усиленная борьба с собой, упражнение в добрых делах. Гордые и самолюбивые не плачут. Раз заплакал, значит - смягчился, истаял, смирился. Вот почему после покаянных слез - кротость, безгневие, умягченность, умиленность, мир в душе у тех, кому Господь послал "радостотворный" (творящий радость) плач. Не нужно стыдиться слез на исповеди, нужно дать им свободно литься, омывая наши скверны.

Священник Александр Ельчанинов

### СВЯЩЕННЫЕ ПСАЛМЫ В УСТАХ ПОЭТОВ

### ПСАЛОМ 142-й

Господи, услыши молитву мою  $(\Pi c. 142-\check{u})$ 

Ты зришь, Господь мой, злую битву В огне страстей моей души: Услышь, услышь мою молитву, Мое моление внуши.

Пред истиной Твоей святою, Пред светлой правдою Твоей Никто живущий суетою Не оправдится из людей.

Я весь грехом - земным владыкой -Всегда, как язвою, томим... По благости твоей великой, "Не вниди в суд с рабом Твоим!"

Л. Бутовский

#### РУСЬ СВЯТАЯ В пословицах и ПОГОВОРКАХ

## ПРОМЫСЛ БОЖИЙ О ЧЕЛОВЕКЕ И МИРЕ

#### Продолжение. Начало в № 5, 2012 г.

В немощах сила Божия совершается. В животе и смерти Бог волен. Бог души не вымет, сама душа не выйдет. Когда Бог по нас, то никто на нас. Бог полюбит, так не погубит. За вдовою и Сам Бог с сумою. В ком есть страх, в том и Бог. За бедным Сам Бог с калитою. Где любовь, там и Бог. Где совет, тит и свет: где любовь. там и Бог.

Где тишь да гладь, там Божья благодать. Где мир да лад, там и Божья благодать. У Бога для праведных места много.

Не по нашему хотенью,

а по Божью изволенью.

Не нашим умом, а Божьим судом.

Бог вымочит. Бог и высишит.

Бог отымет, Бог и подаст.

Бог дал, Бог и взял.

Все мы под Богом ходим.

Чего Бог не даст, того никто не возьмет.

Что Богу угодно, то и пригодно.

Бог по силе крест налагает.

Бог лучше знает, что дать, чего не дать.

Бог не даст - нигде не возьмешь.

Подумаешь горе, а раздумаешь -

воля Господня.

Господня воля наша доля.

Бог не захочет, и чирей не вскочит.

Чего Бог не нашлет, того человек

Кого Бог хранит, тому зла никто не учинит.

Бог не выдаст, свинья не съест.

# ПРОИСХОЖДЕНИЕ (ИЗНЕСЕНИЕ) ЧЕСТНЫХ ДРЕВ ЖИВОТВОРЯЩЕГО КРЕСТА ГОСПОДНЯ

"Крест - хранитель всея вселенныя, крест - красота Церкви, крест - верных утверждение, крест - Ангелов слава и де-

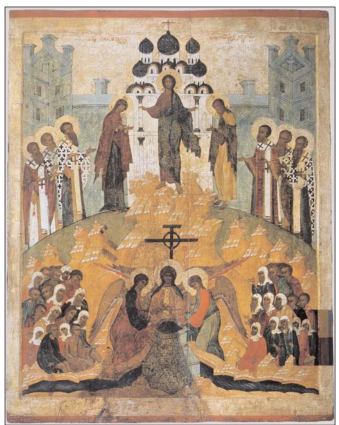
Дорогие во Христе братия и сестры, сегодня Святая Церковь прославляет силу Животворящего Креста Господня, а вместе с тем вспоминает страдания Христовы, принятые на Кресте. Поводом к установлению сего праздника послужило необыкновенное событие, чудесно явленное жителям столицы Греческого государства от древа Животворящего Креста Господня.

В Константинополе разразилась сильная моровая язва, которая ежедневно уносила тысячи человеческих жертв. Тогда жители города обратились с молитвою к Богу и к этому еще присовокупили крестный ход по улицам города с древом Животворящего Креста Господня, окропляя все дома и улицы святою водою. По окончании крестного хода моровая язва была тотчас же прекращена. В память этого чудесного события и установлено было 1/14 августа совершать прославление Креста Господня. К этому событию присоединились и другие, ознаменованные чудесным явлением силы Божией, побела греческого войска нал сарацинами, а русского - нал волжско-камскими болгарами. Эти события также совершились 1/14 августа (1164 г.) силою Животворящего Креста и молитвами Пречистой Богородицы. Вспоминая и прославляя силу Животворящего Креста Господня, Церковь вместе вспоминает ныне и страдания Христовы.

В Евангелии нынешнего дня вы слышали трогательное повествование о последних часах и минутах земной жизни Христа Спасителя. Святейший Святых, Безгрешный шествует к язычнику Пилату, унижаемый и оскорбляемый шумевшею вокруг Него неистовою толпою. С неистовою злобою и ожесточением первосвященники-книжники, старцы людские и весь народ иудейский требуют для Безсмертного смерти позорной: "Распни, распни Его!" (Ин. 19, 6) Пилат, язычник, не знавший Божественного учения, движимый чувством справедливости, пытается освободить Его: "Поимите Его вы ли, так и Крест Христов подает уврачевание душам нашим, и распните, аз бо не обретаю в Нем вины" (Ин. 19, 6). Но уг- когда к нему прибегают и с любовью перед ним молятся. розы - "Если отпустишь Его, ты не друг кесарю" (Ин. 19,12) заставляют Пилата предать Господа в руки врагов для распятия. После многих новых страданий и унижений невинный Господь восходит на Голгофу, неся тяжелый крест, здесь пригвождается ко Кресту и испускает дух, вися посреди двух разбойников.

Какое ужасное унижение, какая ужасная смерть! Спрашиваете, зачем эта ужасная жертва? "Той язвен бысть за грехи наша и мучен бысть за беззакония наша ...язвою Его мы изцелехом", - говорит святой пророк Исаия (Ис. 53, 5). Весь род человеческий ко времени пришествия на землю крестным знамением. Еще примеры: некий пастух овец уми-Спасителя пребывал во грехе, люди забыли Бога, забыли Его Божественный закон; извратил и забыл закон даже и избранный Богом еврейский народ. Все согрешили, все преступили заповеди Божии, а потому и заслуживали вечного проклятия и смерти. Бог всеблаг и всемилостив, но Он и душить его. Киприан ничем не мог от него защититься, подже и безконечно правосуден. Правда Божественная была нял руку и перекрестился. Диавол тотчас, как стрела, отсковозмущена людскою неправдою, людскими грехами. Необходимо было удовлетворить эту святую правду. Но кто же крестного знамения, которое мы должны совершать благогоиз людей мог принять на себя ходатайство пред правосуди- вейно и с живым воспоминанием о распятом на Кресте Спаем Божиим, когда каждый человек сам заражен грехом? Притом же согрешения людские велики, и жертва за них должна быть величайшею. И вот такою-то высочайшею емся божественною силою, которая нас осеняет в это время жертвою сделался Сын Божий. "Тако бо возлюби Бог мир, яко и Сына Своего Единороднаго дал есть, да всяк веруяй в Него не погибнет, но имать живот вечный" (Ин. 3, 16). Крестною смертью Спасителя мы искуплены от греха, проклятия и смерти. На Кресте пролита кровь неповинного, шей будет поставлен крест - как знамение нашего спасения. чтобы виновные могли избегнуть заслуженного ими гнева Божия. Какое неизреченное милосердие, какая благость Господню, будем лобызать его с искреннею любовью и сы-Божия простирается со Креста грешному человеческому новнею преданностью ко Господу, веруя, что распятый на роду! Христос умер "грех наших ради" (1 Кор. 15, 3). Грехи нем Христос - не простой человек, а Богочеловек. всего мира пригвождены ко Кресту.

кровь стал вечным Ходатаем за нас пред Богом Отцом. Изъязвленные Его длани теперь с любовью обнимают весь род человеческий и приводят всех желающих к Отцу. То, что



раньше отделяло Творца от твари - непокорных сынов человеческих, уничтожено голгофскою жертвою. И Крест - позорное орудие смертной казни - соделался для верующих драгоценнейшим, почетнейшим орудием для борьбы с врагами нашей души. Воздвигнутый на Голгофе, он ярко светит над всею землею, согревая своими лучами охладевшие и очерствевшие сердца людские. Приидите, все скорбящие, к этому Кресту, воззрите на него и "обрящете покой душам вашим" (Мф. 11, 29). Как древле воздвигнутый Моисеем медный змей исцелял уязвленных змеями, когда на него взира-

Святитель Кирилл Иерусалимский говорит: "Крест есть великое предохранение, данное бедным в дар и слабым без труда, благодать Божия, знамение для верных и страх для злых духов. Знаменуя себя крестом, мы предаем себя водительству Самого Господа и, как щитом, ограждаем себя от козней и сил вражиих". Так, например, в "Духовном луге" повествуется следующее. Один бедный христианин, не имея чем заплатить долг своему заимодавцу, просил еврея дать ему яд. Три раза он принимал его, но яд не действовал, потому что христианин каждый раз знаменовал сосуд с ядом рал от змеиного уязвления; когда другой благочестивый старец влил по кресту воду в уста умирающего, с призыванием Святой Троицы и великомученика Георгия, пастух выздоровел. Однажды диавол напал на святого Киприана, стал бить чил от него, потом, как лев, рыкнул и исчез. Такова сила

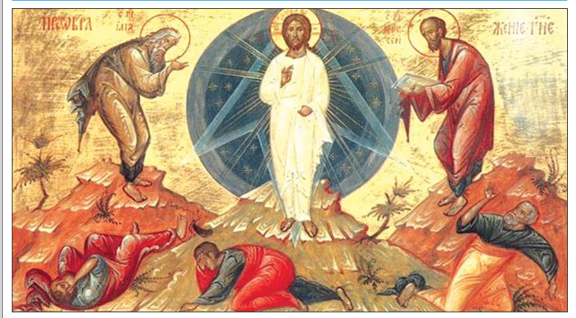
Когда мы осеняем себя крестным знамением, то облекаи ограждает от всякого зла. Поэтому-то с крестом мы рождаемся, с крестом на груди и в руках мы переплываем бурное море житейских треволнений, и с крестом нас провожают до последнего места нашего упокоения, когда и на могилке на-

Совершая сегодня поклонение Животворящему Кресту

Со страхом и трепетом пусть каждый подходит ко кресту Вознесшийся на Кресте и пролиявший Свою пречистую и с умилением устами своими пусть прославляет Господа, взывая из глубины своей души: "Кресту Твоему покланяемся, Владыко, и Святое Воскресение Твое славим". Аминь.

Архимандрит Кирилл (Павлов)

# преображение господне



Мы почти заканчиваем годовой круг богослужения. Остается только один праздник церковного года - Успение Пресвятой Богородицы, после которого праздником Рождества Богородицы мы войдем в начало богослужебного круга. И вот в эти последние дни после Пасхи, Вознесения и Пятидесятницы Святая Церковь неожиданно приводит нас на гору Фаворскую. Казалось бы, такой порядок не соответствует последовательности Евангельских событий.

Нам следует понять, почему нас, получивших обновление Святого Духа в день Пятидесятницы и собирающихся погребать первую и последнюю Христианку - Божию Матерь, Церковь снова приводит на гору Преображения. Мы знаем, что Преображение Господне произошло за 40 дней до Его крестных страданий, поэтому, если исходить из хронологической последовательности Евангельских событий, мы должны были бы праздновать Преображение в первые дни Великого поста. Святые Отцы, творцы богослужебного устава, нашли неуместным совершать этот великий и радостный праздник в дни, посвященные сугубому покаянию и сетованию о грехах, и перенесли его на другое время. Впрочем, в Постной Триоди мы находим указание на место, которое должен был бы занимать праздник Преображения Господня. Это Неделя о Фаворском свете, второе воскресенье поста, когда Святая Церковь прославляет память одного из великих подвижников и учителей духовного делания - Святого Григория Паламы, который учил, что через очищение сердца, хранение ума и постоянную молитву Иисусову мы можем еще здесь, на земле, увидеть тот несозданный Божественный свет, который озарил Апостолов на горе Фаворской. Есть и другая причина установления такой последовательности праздника.

Возводя нас в эти последние дни церковного года на гору Преображения, Святая Церковь напоминает о том, что для нас, христиан, существует только один путь - путь Преображения своей души. Нам особенно необходимо постоянно помнить об этом, так как для многих из нас христианство перестало быть делом опыта и стало исключительно словесным делом. Поэтому нам важно вспомнить грозные слова преподобного Макария Египетского: "Иное дело рассуждать о трапезе и иное - насытиться ею".

К сожалению, для нас, которые сделали христианство привременным мечтанием и "мирским пристрастием", эти слова могут остаться только словами. Ибо многие вместо того чтобы следовать тому, чему учат святые Отцы, надмеваются умом, гордясь своим знанием святых Отцов.

Что же означает это Преображение души, о котором говорит сегодняшний праздник, и для чего Святая Церковь ныне приглашает нас вместе с Апостолами взойти на гору Фаворскую? Вспомним, каково было состояние Апостолов, вместе со Христом взошедших на гору Преображения. Призванные Господом, они пришли к Нему от своих мирских дел: оставили свой дом, свои занятия и пошли за Ним. Это уже был большой подвиг, большое делание. Ведь Сын Человеческий часто не имел где главы преклонить, был для многих посмешищем и поруганием. Поэтому, когда Петр, Иаков и Иоанн были на горе Фаворской, то они, как говорят святые Отцы, почувствовали, что уже имеют все. Ведь они увидели тогда, что человек есть венец творения и через его преображенную душу преображается вся природа. Пораженные этим состоянием, они подумали, что уже достигли совершенства. Петр сказал: ""Хорошо нам здесь

быть", ибо уже довольно нам, мы имеем все". На самом же деле Петр, Иаков и Иоанн имели в то время лишь малую предварительную часть той благодати, которую они получили впоследствии.

То же самое бывает и с нами: многие из нас, когда впервые приходят к Господу, имеют состояние подобно Апостолам на Фаворе. Вспомните, что переживали вы, когда в ответ на ваши искания и призывы вы впервые почувствовали это радостное, но вместе с тем и опасное состояние. Святые Отцы говорят, что сокровище духовное открывается по мере искания. Господь не сказал "постучите и вам откроют", но "стучите и просите". Духовная жизнь есть постоянное, вечное искание. Если этого нет, то случится то же, что случилось с Апостолами, которые спали на горе Фаворской и в саду Гефсиманском. Святые Отцы учат, что полученная человеком в начале его пути благодать возвращается к нему в еще большем изобилии, чем раньше.

Церковь призывает нас всегда искать изобилие благодати, а не того чтобы, получив малую благодать, успокоиться. Святой Иоанн Лествичник говорит: "Некоторые имели намерение отправиться в дальнейший путь, услышав, что этот путь прямой и гладкий, возвратились". Приходится и нам часто слышать: "В Церкви все легко, в Церкви безопасно". Говорящие так забывают о том, что Тот, Кто сказал: "Бремя Мое легко есть" (Мф. 1, 30), сказал также: "Входите тесными враты... тесные врата и узкий путь ведут в жизнь" (Мф. 7, 13-14)... И в "мире будете иметь скорбь" (Ин. 16, 33).

Подвижники говорят, что путь духовной жизни, с одной стороны, есть путь прямой и гладкий, а с другой - это тесный и тернистый путь, который по мере делания становится легким для христианина. Нам нужно помнить, что хотя Церковь открывает нам безопасный и легкий путь, но люди, идущие этим путем, часто ослабевают и возвращаются вспять. Поэтому нам надо готовить себя к скорбям.

Вспомним об апостоле Петре, в жизни которого после Фавора было отречение. И сегодня, если мы пришли сюда не только для того, чтобы послушать те или иные песнопения, но чтобы прикоснуться к горе Фаворской, мы должны вспомнить: многие подвижники, уже преобразившиеся, падали снова, как, например, Иаков Постник. Но тот, кто неуклонно шел трудным путем духовного делания, все эти опасности преодолевал и снова восходил на гору духовного преображения. Богочеловек, преобразив Свою плоть, преобразил и одежды Свои. Потому святые подвижники, преобразившись сами душею и телом, входили в общение со всей тварью и преображали ее. Преображенная через соприкосновение с ними тварь служила им. Так было с преподобным Герасимом, подвизавшимся на Иордане, со многими египетскими подвижниками, с нашими русскими святыми Сергием Радонежским и Серафимом Саровским.

Условия преображения одни и те же и для Апостолов, и для великих подвижников, и для нас. Поэтому будем учиться у них пути духовного делания, будем помнить, что не должно довольствоваться тем малым, что мы уже получили от Господа, ибо и это малое может быть отнято от нас. Вместе со святыми Апостолами, святыми Отцами и подвижниками будем постоянно стучаться и искать, будем преодолевать все трудности и непрестанно просить об умножении благодати. Тогда по мере делания нашего будет и в нас открываться благодать еще предварительная, но истинная, и мы взойдем на гору Фаворскую. Аминь.

Архимандрит Борис (Холчев)

# **TPEOSPAXEHUE?**



Просишь ты, чтобы я тебе еще рассказал о спасительных действиях Спасителя нашего Иисуса. Хорошо... Добро нам в том поучаться. Путники есмы, отечество наше не на земле; землю, как путь, переходим, и все земное на земле оставляем, и едиными душами отсюда отходим. Сего ради о сем да помышляем и печемся, что душе нашей полезно, и с нею неотлучно отходит, и в отечество входит. Спаситель наш, сказав Апостолам, что Ему следует в Иерусалиме пострадать и умереть за спасение наше, за несколько времени прежде страдания взял с Собою трех апостолов - Петра,

Иакова и Иоанна - и возвел их на гору высокую, где перед ними преобразился: и просветилось "лице Его яко солнце, ризы же Его были белы яко свет"; тут явились им в славе два пророка, Моисей и Илия, с Господом беседующие. Потом послышался глас из облака светлого, осенившего их: "Сей есть Сын Мой Возлюбленный, о Немже благоволих: Того послушайте" (Мф. 17, 2-5). Апостолы, слышавше глас сей, пали ниц, и убоялися зело.

Во-первых, сим спасительным действием показал Господь Апостолам, что Он есть Отчее сияние, Бог и Господь, и Царь славы, хотя и покрылся смиренным человека образом: видимым образом является как Человек, подобный прочим, но внутри - Бог есть. Апостолы прежде видели славу Его от дел чудесных, но здесь увидели славу Его уже очами своими, когда показалось им "лице Его яко солнце, и ризы... яко свет", как свидетельствуют: "и видехом славу Его, славу яко Единороднаго от Отца" (Ин. 1, 14). Показывалась слава Христова от дел Его, которых никто, кроме Бога, не может творити. Но здесь явилась слава Его Божественная, образом видимым, когда просветилось лице Его, Божественное как солнце, и ризы блистали как свет, о чем и глас Отчий свидетельствовал.

Во-вторых, показал, что Он волею идет на страдание, о котором предсказывал. Познавшему, что Он есть Бог, Которому все возможно, удобно можно познать, что и страдание Его вольное есть. Ибо кто Бога может убедить к страданию, Бога, Который над всеми есть, и Которого слову и мановению все повинуется? Едина любовь и милосердие Его к нам, бедным, подвигло Его к тому. А тем самым увещевал Апостолов, чтобы они, видевше Господа и Учителя своего страждуща, не соблазнились, и не убоялись, и не отстали от Него, ведая, что Он волею будет страдать, какие бы это ни были страдания. Мог бы Он все злобное действие врагов Своих остановить, но не хочет, ибо все хочет перестрадать и перетерпеть. чтобы от сего человек погибший спасение получил.

В-третьих, Апостолы, как Спасителя увидели во славе, так и явившихся Пророков, причастников той славы, увидели. Отсюда понятно, что в вечной жизни слава Святых будет подобна славе Христовой: будут "подобни Ему... и узрят Его, якоже есть" (1 Ин. 3, 2). Здесь просветилось лице Христово яко солнце: "тогда праведницы просветятся яко солнце в Царствии Отца их" (Мф. 13, 43), "Иже преобразит тело смирения нашего, яко быти сему сообразну телу славы Его" (Флп. 3, 21). Видим еще, коликая радость и сладость тамо будет. Петр таковую радость и сладость почувствовал в себе, увидев славу Божию, что и с горы сходить не хотел, но хотел тамо и пребывать. "Отвещав же Петр рече (ко) Иисусови: Господи, добро есть нам зде бытии" (Мф. 17, 4). Только часть некую славы Божией, и сколько могли видеть, увидели, но в такую радость и сладость пришли; какая радость и веселье будет там, где вся явится слава Божия, где узрят Бога "лицем к лицу!" (1 Кор. 13, 12)... Но кто хочет радости и славы оныя участником быть, тому надобно скорби и поношению Христову здесь сообщаться. "С Ним (Христом) страждем, дай с Ним прославимся" (Рим. 8, 17), "многими скорбьми подобает нам внити во Царствие Божие" (Деян. 14, 22). Видишь, что не только скорбьми, но и "многими скорбьми... внити туда подобает".

В-четвертых, глас оный Отчий: "Сей есть Сын Мой Возлюбленный, о Немже благоволих: Того послушайте", - не только Апостолов, но и нас всех касается. Тогда возглашал Бог из облака Апостолам, но через них и к нам сей глас дошел; и к нам глаголет Бог: "Сей есть Сын Мой Возлюбленный, о Немже благоволих: Того послушайте!" Сколько раз читаем или слышим Евангелие Его святое, столько раз слышим глас Сына Божия, глаголющий к нам, Который не о чем ином поучает нас, как о спасительном пути, которым до славы оной Божией, на горе святой отчасти показанной. должно всякому идти, кто хочет получить оную. И кто слову Божию не внимает, тот не человеку не внимает, но Самому Богу; и кто слово Божие не слушает, и по слову Божию не живет, тот Бога не слушает, Который через слово Свое глаголет. Послушаем же Сына Божия, как увещавает нас Небесный Отец, и, мирские прихоти оставив, возьмем всяк крест свой, какой от Него наложен будет, и пойдем за Ним, да приведет нас к Небесному Своему Отцу; тако потечем, да постигнем; постраждем с Ним, да и с Ним прославимся; не постыдимся поношение Его носити, да и Он не постыдится нас, когда приидет во славе Своей. Да помянет нас Господь во Царствии Своем!

Из творений святителя Тихона, епископа Задонского

### **ПРЕОБРАЗИМСЯ** ДУШЕВНО НА ЗЕМЛЕ

Итак, братия и сестры, во славу преобразившегося на Фаворе Господа, призвав в помощь благодать Его, приступим с сегодняшнего же дня к преобразованию своих сердечных расположений и своей суетной жизни. Да не устрашает никого трудность этого преобразования. Благодать Божия всесильна - будем неотступно просить ее у Бога; скажем: Господи! Без Тебя мы не можем "творити ничесоже" (Ин. 15, 5); Сам "исправи стопы наши" (Пс. 39, 3) к деланию заповедей Твоих. Не забудем, что "Царствие Небесное" усилиями приобретается, и только употребляющие усилие искатели приобретают его, по словам Самого Господа (Мф. 11, 12).

Маловер пусть трудится над приобретением веры, читая усердно Слово Божие и Жития Святых; хладный в любви к Богу и ближнему да просит у Бога любви, "ибо всяк дар совершен", тем более совершеннейший дар любви "свыше есть, сходяй от Отца светов" (Иак. 1, 17), и пусть упражняется в любви; гордец и высокомерный да отложит гордость и высокомерие свое и всем сердцем да прилежит смирению; злой и презорливый да отложит злобу и презорство свое и да взирает на всех и каждого с почтением и любовью; завистливый да оставит зависть свою; скупой скупость свою; ленивый и нерадивый леность и нерадение свое, праздный - праздные занятия свои, сребролюбивый сребролюбие свое; пьяница - пьянство; чревоугодник - чревоугодие свое; тать - татьбу свою; любодей - любодеяние свое; суетный - суетность, всякий - всякое зло.

Когда будем вести себя таким образом, тогда достойно, как истинные последователи Христовы, будем праздновать праздник Преображения Христова. Тогда, преобразившись и просветившись душевно на земле, мы просветимся яко солнце в Царствии Отца Небесного (Мф. 13,43).

Святой праведный Иоанн Кронштадтский



### В ЧЕМ ЗАКЛЮЧАЕТСЯ ИСТИННОЕ ПРЕОБРАЖЕНИЕ ДУШИ

"Приидите ныне лучшим изменимся изменением, себе наутрие добре уготовим на гору предвзыти Божию святую..." (стихира предпразднства Преображения Господня). Но такой восход и такое видение, по самому существу своему, требуют духа чистого и возвышенного, мысли легкой и парящей, сердца, свободного от земных уз. Чей дух подавлен плотью, кто в плену у страстей, омрачен похотями, покрыт прахом сует, тот часто не видит и того, что находится пред очами телесными, забывает все окружающее, даже самого себя. Такому ли человеку возноситься духом на Фаворе? Такому ли видеть Моисея и Илию? Слышать глас Отца, свидетельствующего о Сыне?

Фавор - место святое, святее купины Моисеевой и Синая: чтобы взойти на него, надобно изуть "сапоги от ног" (Исх. 3, 5), оставить у подошвы его все, не говорю греховное, даже земное; тут место одной вере Петра, одной любви Иоанна, одному упованию и терпению Иакова. Где искать таковых добродетелей? Церковь знает сие, ведает нечистоту и тяжесть нашу, видит крайнюю неспособность многих перенестись чистой мыслью на Фавор и быть в духе самовидцами Божественной славы преображающегося Господа, посему и советует с таким усердием всем "предуготовить себя добре наутрие" к сему подвигу и "измениться лучшим изменением".

Изменение сие должно состоять не в перемене одежд и украшений, не в омовениях и прикрасах, не в одном отложении трудов и занятий, ибо после такого изменения дух и сердце могут оставаться совсем прежним безобразием, а в перемене чувств, чтобы сердце, сколько можно более, освободить от привязанности к видимым, тленным благам, и обратить к ощущению радости духовной и блаженства небесного, являющегося в лице Спасителя; в перемене мыслей, чтобы ум, занимавшийся понятием вещей дольних, суждением о делах житейских, обратился к созерцанию тайн веры и надежды, открывающихся на Фаворе; в перемене воли, чтобы она, оставив все нечистые и богопротивные правила, обратилась к воле Божией, решилась, последуя гласу свыше: "Того послушайте" (Мф. 17, 5).

Святитель Иннокентий Херсонский

## жизнь со христом

"Наставник! Хорошо нам здесь быть" (Лк. 9, 33)

Незадолго до Своих крестных страданий Господь наш Иисус Христос захотел показать ученикам Своим Божественную славу. Для этого Он взял Петра, Иакова и Иоанна и взошел с ними на гору Фавор, где стал молиться. Во время молитвы лицо Его засияло, как солнце, а одежды сделались белыми, как снег. К Нему явились с неба два мужа - пророки Моисей и Илия. Ученикам не было необходимости спрашивать, кто эти люди, - сердце подсказало, что с их Божественным Учителем беседуют первейшие из Небожителей. Исполненные величайшей радости и неизмеримого счастья от зрения преобразившегося Господа, они не знали, что делать, и лишь желали, чтобы эти великие минуты продлились. Это желание и выразил святой апостол Петр, воскликнув: "Наставник! Хорошо нам здесь быть" (Лк. 9, 33). То есть, как поясняет эти слова святой Иоанн Златоуст, зачем покидать такое благодатное место и идти в Иерусалим на страдания! "Петр хочет, чтобы Христос здесь остался навсегда", а вместе с Ним остались бы и они - Его ученики.

ние и блаженство, жизнь и спасение - сама сущность христианства.

Быть с Господом нашим Иисусом Христом - значит иметь крепкую и живую веру в Него как Бога, Творца неба и земли, Спасителя и Судию, значит соединиться с Ним любовью так, чтобы, по слову апостольскому, "ни высота, ни глубина, ни другая какая тварь" не могли отлучить от этой любви (Рим. 8, 39), значит творить Его святую волю, во всем Ему уподобляться, всецело положиться на Него, или, как неоднократно призывает Святая Церковь во время Божественной Литургии, предать в Его руки "весь живот наш".

Кто так пребывает в Господе, чья жизнь в Нем, тот всегда истинно счастлив и блажен, в каком бы состоянии ни находился. Мирно и радостно проходят дни его земной жизни. Он с благодарностью принимает дары благости Божией, но и не забывает молиться Богу, просить Бога о том, чтобы земное благополучие не ослабило духовной бодрости. Если же и постигнут его какиелибо бедствия, он будет стараться избавиться от них, но не падет духом, не будет унывать и, тем более, роптать. Он скажет так, как когда-то сказал праведный Иов: "Господь дал, Господь и взял, да будет имя Господне благословенно!" (Иов. 1, 21).

Живущего со Христом не страшит воспоминание прошлого, ибо там нет беззаконий и неправд, нет преступлений развращенного сердца. Настоящее же и будущее окружает его всеми утешениями святой веры - перед его чистым взором открывается целое небо с горними сокровищами, с венцами правды, которые даст "Господь, праведный Судия, в день оный" - день всеобщего праведного суда (2 Тим. 4, 8). Чистая совесть перед Богом и людьми веселит его, а всесильная благодать Божия укрепляет в несомненном уповании жизни нескончаемой, жизни с Господом вечной.

Поистине, жизнь со Христом, - где свет и радость, великое счастье!

Но как стяжать эту жизнь? Каким образом можно приблизиться ко Христу? - Святая Церковь указывает

Прежде всего, это молитва, молитва пламенная, искренняя, чистая, благоговейная, неторопливая. Господь внимает такой молитве и на ее зов является душе.

От всеблагого и великодаровитого Бога, - учит пастырь-праведник Русской Православной Церкви праведный Иоанн Кроштадтский, - можно получить молитвой веры все духовные и необходимые вещественные блага, только бы искренне было желание этих благ и горяча молитва. И какие молитвы Церковь влагает, нам в уста!' "Святые Божии люди имели просвещенные очеса сердца и этими очами ясно созерцали нужды нашей растленной грехом природы, ясно видели, о чем нам нужно молиться, чего просить, за что благодарить, как славить Господа, и оставили нам превосходнейшие образцы молитв всякого рода. - О как хороши эти молитвы! Мы никогда не чувствуем и не знаем цены их, между тем как прекрасно знаем цену пище и питию, цену модной одежде, хорошо меблированной квартире, цену театрам, музыке, светской литературе, именно цену романам... и увы! драгоценный бисер молитвы попираем ногами своими; и тогда, как все светское находит просторный приют в сердцах большей части, молитва - увы! - не находит и тесного уголка в них, не вмещается в них. А когда она попросится к нам и взойдет хотя одной ногой, ее тотчас выталкивают как человека, не имеющего одеяния брачного" (святой праведный Иоанн Кронштадтский).

Важное средство ко вступлению в общение со Хрис-



Да, в пребывании со Христом - истинное утеше- том - это Божий храм. Тот же пастырь-праведник нашей Святой Церкви говорит так: "Здесь в храме единое на потребу; здесь убежище от суеты и бурь житейских; здесь тихое пристанище душ, ищущих спасения; здесь нетленная пища и питие душ; здесь свет, просвещение всякого человека, грядущего в мир; здесь чистый воздух духовный; здесь источник живой воды, текущий в жизнь вечную; здесь раздаяние даров Духа Святого; здесь очищение душ... Здесь в храме человек узнает истинное благородство души своей, цену жизни и цель ее, назначение свое; здесь отрезвляется душой своей от обаяния житейской суеты и житейских страстей; здесь познает судьбу свою временную и вечную... Здесь обретается Спаситель... и спасение наше; здесь познает истинное отношение свое к Богу и ближним... Храм - земное небо, место теснейшего единения с Божеством... Что честнее и почетнее храма? Ничего. В богослужении, как на хартии, изображены в лицах все судьбы человеческого рода, от начала до конца; богослужение - альфа и омега судьбы мира и человеков ". Итак, кто любит храм Божий, тот в нем же духом и созерцает Христа, пребывает с Ним на Фаворе.

> Присутствие Господне помогает ощутить и Слово Божие - чтение и слушание его. Через Слово Божие до нас доходит голос Самого Господа, беседующего с нами и научающего нас. И если бы мы с вами старались как можно больше и чаще, каждый день, читать его и вдумываться в прочитанное, то мы брали бы постоянно уроки у Небесного Учителя, что побуждало бы нас делать добро и вело бы нас к блаженной вечной жизни в Господе. "Блаженны, - говорит Спаситель, - слышащие слово Божие и соблюдающие его" (Лк. 11, 28).

> В самое тесное общение со Христом вступает верующий в Таинстве Святого Причащения. Здесь он принимает Спасителя в самого себя - Христос вселяется в него. Это даст возможность пережить состояние великого блаженства - не меньше, чем испытали святые Апостолы на Фаворе, ибо там сопребывали с Ним, а здесь теснейшим образом соединяются с Ним. И мы с вами неоднократно встречали светящиеся небесной радостью лица причастников Святых Христовых Таин. Они как бы преображались и излучали Божественный свет. И в этом явлении для нас все понятно. Кто вступил в общение со своим Спасителем, вкусил Его безсмертного Источника, тот не может не светиться радостью.

> Удостоимся ли и мы, дорогие отцы, братья и сестры, вечного общения с Господом в Его Небесном Царстве? Сможем ли и мы со временем воскликнуть: "Наставник! Хорошо нам здесь быть!" - Все это зависит от нас самих. Перед нами открыты два пути - один в Царство Божие, обитель жизни и радости, другой в царство тьмы, владения смерти и мучений. Господь всех нас зовет к Себе. "Ищите же прежде Царства Божия и правды Его", - учит Он (Мф. 6, 33). Но никого из нас Господь не лишает свободы, не применяет к нам насилие - каждый из нас по своей доброй воле выбирает и определяет себе путь... И если мы пойдем к нашему Спасителю, полюбим Его всей душой и сердцем, будем соблюдать Его заповеди, то и Он нас возлюбит и Сам явится нам (Ин. 14, 21).

> Свет Преображения Господня не ушел с земли. Его надо искать и хранить. И великое счастье для нашедшего и хранящего. Ради этого счастья должно взять на себя иго и бремя Христово (Мф. 11, 30).

> Да сподобит же нас Господь пребыть с Ним во всю нашу земную жизнь и да удостоит лицезреть Его присносущный Свет в "невечернем дни" вечного Царства! Аминь.

> > К.Е. Скурат, доктор церковной истории, профессор

# PANYÜGA, OKPANORAHHAA, RO YGIGHUN GROGN HAG HE OGTARAAHUNAA



Други мои! Вот опять Матерь Божия и всех нас Милостивая Матерь собрала нас в таком многолюдстве на Свой праздник - праздник Успения Своего под сень этой святой обители. Как некогда пред Ее славным Успением чудесным образом собраны были к Ней святые Апостолы, так и в эти дни многие приехали сюда очень и очень издалека. Приехали на день Ее Успения - на праздник торжества жизни над смертью, на день прославления Ее.

Мы собрались здесь, чтобы еще раз прочувствовать и утвердиться в мысли, что смерти нет!

Быть может, у некоторых из вас навернутся на глаза слезы. В этом нет ничего удивительного! Торжественность службы, множество цветов, всеобщее благоговейное настроение - все это располагает к слезам. Но это слезы не о чем-то Богородицы безвозвратно для нас потерянном. Это слезы не скорби это слезы умиления перед Той, в жизни Которой все было необычайно с самого младенчества Ее и до Успения

Из Святого Евангелия мы знаем, что души усопших праведников Ангелы Божии уносили на лоно Авраама. А душу Пресвятой Богородицы принял Сам Спаситель. Значит, как же велика Она в очах Божиих! Мы собрались здесь, чтобы "едиными усты и единым сердцем вновь и вновь восклицать: Радуйся, Обрадованная, во Успении Своем нас не оставляющая!"

Собрала Она нас по Своей материнской любви ко всему роду человеческому и особенно ко всем истинным последователям учения Христова. Собрала, еще раз повторяю, не для скорби и печали, а для того, чтобы каждый из нас еще раз утвердился в вере, что смерти нет, что есть только таинственный переход в иную, вечную жизнь.

Начатком воскресения был Христос. Но в третий день по Успении не обнаружили Апостолы во гробе тела и Божией

...Благодатию Сына Своего Она так совершенно созрела на земле для Неба, что тела Ее не могла удержать земля до

Теперь смерть не кажется нам страшной и печальной, а лишь руководительницей к вечной жизни. Теперь мы знаем, что прожившие свою земную жизнь в вере и исполнении заповедей Божиих будут продолжать жить в вечности в непосредственном общении с Источником жизни - Богом.

Мы радуемся, други мои, в этот день, потому что Матерь Божия за всех нас, за всю вселенную ответила Своей совершенной верой, никогда не колеблющейся надеждой и особо чистой любовию на любовь к роду человеческому Бога, чего не смог бы сделать никто из нас.

Мы радуемся еще и потому, что Матерь Божия - одна из людей. Она от рода нашего. Она сродная нам по плоти, по человеческому рождению, но несомненно превосходит нас

Мы радуемся, что Матерь Божия - это благоуханный цвет человеческого рода. Мы прославляем Ее за то, что с рождением от Нее Сына Божия Она стала Матерью всего человечества

Мы радуемся потому, что, оставшись живою и по смерти и будучи кровно связана со всем человечеством, Она не забыла корней, которые Ее произрастили. Став благоуханным цветом человеческого рода, не забыла Она и остальных ветвей этого древа, всех людей, когда-либо рожденных, исповедующих Ее Богородицей и славящих Ее пречестное имя. Она носит в сердце Своем печаль о всех людях. И вечно живая, Она по данной Ей от Бога благодати материнскими Своими всесильными молитвами вечно спасает всех с любовию чтущих Ее.

Мы радуемся потому, что знаем, что стоит Она теперь с воздетыми руками, молясь о всех нас - и о добрых, и о злых, всех прощая.

Она состраждет всему миру, Она молится за все скорбящее человечество, которое Она, усыновив, приняла в Свое сердце... Пусть праздник дивного чуда - в молитвах неусыпающей Богородицы - сохраняется в сердцах наших всегда. Аминь

Архимандрит Иоанн (Крестьянкин)

# БОЖИЯ МАТЕРЬ С НАМИ

"Приидите, всемирное Успение Всенепорочныя Богорощает нам о великом сегодняшнем дне и призывает всех его праздновать

Смерть, будучи завершением земной жизни, у различных людей бывает разная, как разные бывают сами люди и как неодинаковы их жизни. Отсюда естественно ожидать, что у Божией Матери, жизнь Которой была необычной, и кончина должна быть единственной в своем роде, какой ни у кого из смертных не было. И Святая Церковь об этом так могай нам!" именно и свидетельствует. Хотя Пресвятая Дева и не была изъята из закона смерти, но, как и Божественный Сын Ее, из гроба прежде всеобщего воскресения.

После Вознесения Христа Спасителя и сошествия Святого Духа на святых Апостолов Божия Матерь некоторое время находилась в Ефесе - городе, где жил святой Иоанн Богослов, заботам которого Она была вручена велением со креста (Ин. 19, 26-27). Но сердце Матери влекло туда, где каждый шаг был освящен стопами Ее Божественного Сына. Вернувшись в Иерусалим, Она особенно любила говорится о том, что этот Святой за свою праведную жизнь посещать те места, которые соединены были с воспоминаниями важнейших событий жизни Спасителя. Это: лики Святых, он удивлен, что среди них нет Божией Мате-Вифлеем, Гефсимания, Голгофа, Елеон. Здесь Она часто и ри и спросил Ангела: "А где Сама Пресвятая Владычица?". долго молилась. Она молилась о скорейшем распространении по лицу земли святого Евангелия, об обращении и шает несчастных, скорбящих и страждущих, отирает слезы вхождении в Церковь погибавших в неверии; молилась вдов и сирот и всех требующих Ее помощи и заступления" об утверждении только что основанных Церквей и об на- Нужно ли разъяснять эту последнюю мысль, дополнять? саждении новых Церквей. Но все Ее прошения заканчивались молитвой о том, чтобы Господь скорее разрешил Ее от уз плоти, чтобы всегда быть с Сыном лицом к лицу. Во время такой молитвы Она увидела Архангела Гавриила, который возвестил Ей час отшествия из сего мира. С великой радостью приняла Она эту весть и стала готовиться к Своему отшествию. Единственным желанием Ее оставалось повидаться со святыми Апостолами, проститься с ними, преподать им благословение, утешить и воодушевить их надеждой на Свое заступление у Небесного Престола. Апостолы в это время находились в разных странах, благовествуя о Христе распятом и воскресшем. И вот, как говорится в церковном молитвословии, "собрася чудно всечестный лик премудрых Апостол погребсти славно тело" Пречистой Богородицы. Промыслительно было то, что апостол Фома прибыл в Иерусалим лишь на третий день простирается во все века и времена Церкви, свидетельствупосле Успения Божией Матери и очень огорчился, что не ет безчисленное множество являемых Ею благотворений во смог проститься с Ней. Чтобы его утешить. Апостолы по-

вели его к месту погребения, но когда открыли гробницу, дицы празднуем", - такими словами Святая Церковь возве- тела Божией Матери в ней не было. И тогда они поняли, что опоздание апостола Фомы было делом Промысла Божия, благоволившего открыть всему миру Ее воскресение. К вечеру того же дня, когда Апостолы собрались вместе в храмину, явилась в небесной славе и сиянии Сама Царица Небесная и возвестила Апостолам самое радостное, самое отрадное: "Я всегда с вами". Апостолы поклонились Ей и воскликнули: "Пресвятая Богородице, по-

Вот святое сказание об Успении Божией Матери, как оно передано богоносными Отцами Церкви. Матерь Жизни восторжествовала над смертью - силой Господней восстала восходит на Небо с плотью, чтобы быть нашим небесным покровом и заступлением, чтобы быть всегда и везде с нами. Данное Апостолам обещание в известной мере может быть отнесено не только к отлельным люлям, но и вообще ко всему человеческому роду. Эта мысль находит свое яркое выражение в словах тропаря сегодняшнего праздника: "Во Успении мира не оставила еси, Богородице".

> В Житии блаженного Андрея, Христа ради юродивого, был удостоен увидеть обители Неба. Смотря на сонмы и Ангел ответил ему: "Ее сейчас нет здесь: Она на земле уте-Нет: она ясна. "Как живя в сем мире. - говорит. обращаясь к Богоматери, святой Герман, - Ты не была чужда небесных обителей, так и по отшествии Ты не удалилась от обращения с людьми, поелику явилась небом всевышнего Бога чрез вместительную для ношения Его Свою утробу и соделалась для Него духовною землею чрез вместительное служение плоти Его так что отсюда нам легко заключить, что, как обитая на земле, Ты постоянно была с Богом, так и преставившись от человеческого жития, не оставила сущих в мире". И дальше святой Герман в уста Спасителя вкладывает такое обращение к Пресвятой Деве: "Как Я, не будучи от мира, милостивыми очами вижу сущих в мире и управляю ими, так и Твое представительство не отнимется от мира до его скончания".

> Что благое, радостное обетование Божией Матери всех частях света. Благодатным залогом всегдашнего пре-



бывания с нами Пресвятой Владычицы служат Ее чудотворные иконы. Все эти святые иконы и установленные во славу Ее церковные празднества есть не что иное, как священные памятники Ее благодатных посещений. Ее благотворных явлений, Ее небесных милостей человеческому роду. Священное Предание повествует, что когда святой евангелист Лука написал первую икону Божией Матери, то Она Сама сказала перед ней: "С тобой Моя благодать и сила." И эта благодать поистине пребывает!

Необходимо только помнить, что Владычица мира пребывает там, где есть вера в Сына Божия, от Нее воплотившегося: гле есть вера в Ее всесильное ходатайство перед Спасителем; где есть вера в то, что Матерь Божия есть и наша Небесная Матерь; где, наконец, есть стремление отобразить, осуществить Ее духовные свойства и добродетели: покорность воле Божией, чистоту и целомудрие, смирение и кротость, терпение, любовь к ближним и участие в их

Будем же, дорогие отцы, братья и сестры, стремиться к тому, чтобы всегда быть достойными любви Божией Матери, и Она во Успении Своем нас не оставит.

Пресвятая Богородице, помогай нам!

Аминь.

К.Е. Скурат, доктор церковной истории, профессор

# ВО УСПЕНИИ МИРА НЕ ОСТАВИЛА ЕСИ

В честь праздника Успения много поется церковных песен. Но главная из них есть тропарь праздника; он кратко, но сильно и ясно выражает содержание праздника.

Поясним кратко эту церковную песнь. "В рождестве девство сохранила еси". Это значит: "Пресвятая Богородица! Ты в рождестве сохранила девство: Ты зачала и родила Сына Божия по наитию Святаго Духа, а потому в рождестве и по рождестве осталась девою, и величаешься Приснодевою; в этом отношении над Тобою совершилось сверхъестественное, чудесное; в Тебе побеждены законы естества; Ты соделалась сосудом Божества, вместившим в Себе Сына Божия, а потому Ты стала выше всех небесных Ангелов, и мы почитаем Тебя Честнейшею Херувим и Славнейшею без сравнения Серафим". Далее в тропаре говорится: "Во успении мира не оставила еси, Богородице". Это значит: "Хотя Ты ныне умерла, но не предалась тлению; Сыну Твоему угодно было воскресить Тебя и переселить на Небо. Но. переселившись в мир ангельский, Ты не оставила нас, Ты ходатайствуешь пред Сыном Твоим за грешный род человеческий; Ты - Заступница, Ходатаица и Помощница христиан".

"Преставилася еси к животу", то есть перешла в жизнь вечную, блаженную, - в общение с возлюбленным Сыном Своим и Богом, Источником жизни - Спасителем и заняла первое место, превыше всех Херувимов и Серафимов.

"Мати сущи Живота", то есть Ты - Матерь Подателя Жизни. Жизнию, истинным путем ко спасению и Спасителем мы называем Господа Иисуса Христа, потому что Он пришел на землю для избавления людей от греха, проклятия и смерти, для дарования им вечной, блаженной жизни. Пресвятая Матерь Божия дала Ему по человечеству жизнь, а потому Она в этом смысле называется Матерь Живота...

"И молитвами Твоими избавлявши от смерти души наша". Это значит: Матерь Божия взята на Небо, и не напрасно Она там: Она молится за нас и Своими молитвами избавляет нас от смерти. Какой смерти? Мы все умрем, потому что все люди смертны; только два лица избежали смерти - Енох и Илия. Сама Матерь Божия подверглась закону смерти. Но есть другая смерть, духовная: это грехи наши и за оные - вечное мучение, являющееся следствием нашей греховной жизни. От этой смерти Матерь Божия и избавляет тех грешников, которые с раскаянием во грехах обращаются к Ней, прося Ея ходатайства и заступничества пред Господом Богом. Вот каково значение этой церковной песни. Помолимся же братие. Пресвятой Матери Божией!

Архиепископ Арсений (Брянцев)

### УРОКИ УСПЕНИЯ

Какие тайны Промысла Божия совершаются над нами без нас и нашего участия? Это преимущественно две тайны: нашего входа в мир сей и нашего исхода из оного, то есть тайна нашего рождения и смерти. Кто мог определить свое происхождение на свет? Никто. Кто может определить и свою кончину? Также никто. То и другое в руках Божиих; и поелику в руках Божиих, то мы можем быть спокойны касательно сих тайн нашей жизни, твердо веруя, что всемогущество и премудрость Божия сделали и сделают, если мы предадим себя в волю Божию, за нас и для нас все, что нужно и полезно нам, сделают так благоуспешно, как мы сами по себе никогда бы не сделали.

Но другие тайны, и притом, как я сказал, самые важные, хотя непременно должны совершиться над нами в продолжение нашей жизни для нашего вечного счастья, но не могут совершиться в нас без нас, без нашего произволения и содействия. Это тайна благодатного вселения в нас Господа Иисуса и тайна нашего сораспятия Ему в духе и истине. Ибо для чего Сын Божий оставил Небо и, вселившись в утробу Преблагословенныя Девы, явился Человеком, подобным нам? Для того. чтобы. совершив дело искупления нашего. освободив нас Своею смертью от греха и проклятия, вселиться потом в каждого из верующих во имя Его Своею благодатью, вселиться для того, чтобы мы составляли с Ним един дух и как бы едино лицо. Без сего таинственного вселения Его в нас и нашего соединения с Ним тайна спасения нашего не может совершиться в нас, и мы, несмотря на все наше участие в вере христианской и самых Таинствах ее, явимся некогда чуждыми Христа и Царствия Небесного, Им для нас приобретенного. Но тайна соединения нашего со Спасителем нашим не может совершиться без предварительного очищения греховной и нечистой природы нашей, без умертвления нашего греху и чувственности, без самоотвержения растленной самолюбием и страстями воли нашей, кратко, без сораспятия Ему в духе и сердце нашем. Кто же может сделать все сие в нас без нас? Явно никто. Если мы не решимся умереть греху, дабы ожить со Христом новою благодатною жизнью, то останемся живы для мира, но мертвы для Бога; если останемся мертвы для Бога и жизни праведной, то Спаситель наш, яко Святейший святых, не вселится в нас, нечистых и нераскаянных, и не соделается в нас началом и источником жизни вечной; а без сего мы, служа миру, работая всю жизнь нашу плоти, умрем во грехах и будем отвержены от лица Божия.

Святитель Иннокентий Херсонский

# ЧЕМУ УЧИТ НАС ПРЕСВЯТАЯ БОГОРОДИЦА



Сегодня Святая Православная Церковь празднует Успение Божией Матери, Ее кончину. Сам Господь Иисус Христос, Сын Божий, принял на Свои руки Ее пречистую душу, а через три дня и тело, которое соединилось с душой; и с тех пор Матерь Божия пребывает на Небе, принося всем радость и помощь в скорби, зовет всех к Себе, молится неустанно о всех, с верою и любовию к Ней притекающих.

Вы пришли причащаться - это значит, вы хотите соединиться с Ее возлюбленным Сыном. Приходя сейчас к исповеди, каясь в грехах, сравнивайте свое поведение с поведением Божией Матери, и вы ясно увидите свои грехи, увидите, в чем вы нарушали волю Божию и поступали против своей совести. Если и есть в вас некоторые хорошие привычки, так это ничто в сравнении с добродетелями Той, Которая представляет Собою абсолютное совершенство.

Время - мера спасения. Оно течет быстро, приближая нас к вечности: не трать попусту свое время!

Господь дал людям совесть, голос истины и правды - это глас Божий в сердце человека.

Мы не храним целомудрие, рано его теряем, не печемся о сохранении чистоты сердца, которая позволяет нам узреть Бога.

Божию Матерь трехлетним младенцем родители отнесли в храм. Почему они это сделали? Они считали, что это Дитя. Которое они обещали Господу. должно пребывать в Его храме. Что же Божия Матерь? Сопротивлялась ли Она воле Своих родителей? Ничего подобного. Она проявила полное послушание и с радостью повиновалась их воле, потому что Она любила храм Божий, а в Ее детской душе обитал Бог, доставляя небесные утешения. А так ли поступаем мы? Нет, мы уже с детства привыкаем возражать своим родителям. В зрелом возрасте мы совсем не слушаемся их, когда они умирают, говорим, что нам легче стало. "Легче стало" потому, что не было любви. Повиноваться воле любимого существа - великая радость. Божия Матерь поняла это Престола Божия. уже в младенческом возрасте и дала в Своем младенческом сердце обет всегда слушаться голоса Своей совести и повиноваться воле родителей.

Пребывая в храме, эта Девочка проводила время не в играх, - игр Она, наверное, почти не знала, - но в молитве, в трудах, чтении Слова Божия, рукоделиях и тому подобном. Ей предстояло жить со Своим Сыном в величайшей бедности. Поэтому Она должна была уметь и шить, и вышивать, и выполнять другие домашние работы. Так ли мы с вами относимся к труду? Мы беремся сегодня за одно, завтра за другое, и ничего у нас не получается. Изучи как следует два-три дела и не разбрасывайся. Господь дал каждому из нас совершенно различные таланты. Сумей найти свое место в жизни, это очень важно. Тогда у тебя не будет чувства неудовлетворенности, ты не будешь жаловаться, что тебя не ценят, не помогают. Мы должны учиться беречь время. Время мера нашей жизни. Господь потребует от нас на Суде отчета о каждом часе, проведенном праздно или, еще того хуже, в грехах.

Матерь Божия все время пребывала в молитве. Наша молитва - рассеянная, холодная. Происходит это оттого, что для теплой, внимательной молитвы

требуется большой подвиг, требуется любовь к духовному, а у нас же ничего этого нет.

Божия Матерь с детства пребывала в посте - а как мы проводим пост? Кто из нас может сказать, что хорошо постился? Никто! Кайтесь в этом.

Когда Ангел возвестил Деве Марии, что Она станет Матерью Сына Божия, Она вначале испугалась, потому что Она дала в Своем сердце обет сохранить девство. Но он сейчас же успокоил Ее, сказав, что Она останется Девой. Тогда Она с полной покорностью приняла волю Божию.

Так ли поступаем в жизни мы, когда не сбываются наши планы? Мы не покоряемся воле Божией, а ропщем. Вспомним, как много мы строим планов и как мало из них исполняется. Каждое утро мы принимаем решение стать с сегодняшнего дня хорошими - и каждый вечер снова ложимся спать такими же плохими.

Во всей Своей жизни Матерь Божия являла пример кротости и смирения, скрывая Свои добродетели. А мы хвалимся каждым своим добрым делом, превозносимся над другими, переоцениваем себя самих, уничижаем других. Поэтому у нас нет почтения к другим людям, любви, сострадательности.

Матерь Божия следовала за Своим Сыном во время Его проповеди, видела, как несправедливо относились к Нему иудеи, обижалась за Него, но молча переносила все эти обиды. Когда Он был распят, Она знала, что эта казнь несправедливая, Она знала всю Его светлую жизнь, знала, что на Нем нет ни одного греха, - но и тут подчинилась воле Божией. Не так поступаем мы. За всю эту тяжелую жизнь, полную скорбей, Господь вознаградил Свою Матерь в Ее Успении. Все Апостолы собрались, чтобы почтить Ее, Господь Сам явился и принял Ее душу в Свои руки. Ангелы окружали Ее, ни один нечистый дух не мог даже приблизиться к Ней. А на третий день воскресло и Ее тело и соединилось с душой у Престола Божия.

Любим ли мы Бога? Наслаждение человека состоит в общении с Богом. Но путь к Нему лежит через крест. Кончится жизнь временная, наступит вечная, а как мы мало о ней думаем! Думаем только о легкой земной жизни, просим освобождения от болезней. Подумай: отчего происходят твои болезни? Если от грехов - кайся в них. Если напрасно терпишь болезни, тебя ждет венец - если понесешь их с терпением.

Будьте внимательны к людям. Помогайте им, не осуждайте. Почитайте родителей. Если ты говоришь, что со смертью родителей тебе будет легче, то, значит, ты их не любишь; значит, ты никого не любишь, ибо не любишь самых любящих тебя.

Будем просить у Господа, чтобы по молитвам Божией Матери наша смерть не была внезапной. Пусть она будет в болезнях - но только бы мы смогли перед смертью возблагодарить Господа за все скорби, которые Он посылал нам в жизни. Будем молиться, чтобы наша смерть была не смертью, а успением, упокоением. И не будем забывать, что Матерь Божия всегда предстоит у Престола Божия и молится за всех нас.

Протоиерей Николай Голубцов

#### ЗАСТУПНИЦА УСЕРДНАЯ

# УСПЕНИЯ ПЮХТИЦКЯЯ ИКОНЯ КОЖИЕЙ ЯЯЯТЕРИ



Предание относит время явления иконы Богородицы к тем временам, когда немецкая знать - потомки и преемники Ливонского орлена в Прибалтийском крае - угнетала эстонцев и русских, насильно привлекая их к своей вере. Рыцарство не ограничивалось одним насилием над совестью, но шло по пути насилия и дальше, обращая покоренных туземцев в своих рабов. В эти тяжелые времена Богоматерь и явилась пастуху-эстонцу, пасшему коров у Пюхтицкой горы.

великолепном одеянии, стоявшую на горе. Когда пастух стал приближаться к Женщине в лучезарном сиянии, то Она, к его удивлению, стала невидима. И наоборот, когда он удалялся от места Ее явления, Она снова появлялась. Изумленный пастух отправился в близлежащие эстонские деревни и рассказал своим сородичам о видении. С ним тогда же пошли многие эстонцы, чтобы удостовериться в справедливости рассказанного. Богоматерь и им явилась в образе лучезарной Женщины, но так же в отдалении, и стала невидима, когда они попытались приблизиться.

На другое утро к месту явления стеклось множество народа. Явление повторилось, но никто не мог видеть Являющуюся вблизи. Народ пытался отыскать Ее на горе; однако все попытки были тщетны. Вместо Нее вблизи источника пастухами была найдена икона Успения Божией Матери

Пастухи-эстонцы, нашедшие образ Богоматери, были лютеране. Поэтому они передали икону православным крестьянам деревни Ям, проходившим на барщину в свою мызу мимо эстонских деревень, недалеко от Пюхтицкой горы.

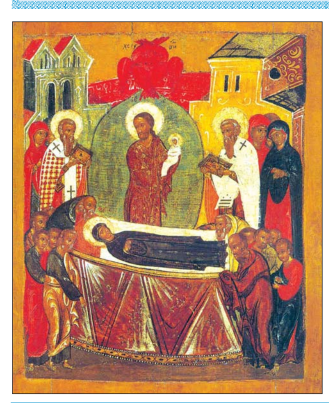
- Мы не молимся образам, - говорили при этом пастухи, - а вы, русские, молитесь; так вот возьмите себе найденный нами образ.

Услышав от них о тех обстоятельствах, при которых про-Однажды, рано утром, он увидел благообразную Жену в изошло обретение образа, православные искренне обрадовались и приняли с благоговением святую икону, глубоко веря, что Заступница Небесная не оставит их без Своего утешения в бедах и напастях. Здесь же, у подошвы горы, возле ее источника, они построили небольшую часовню и в ней поставили образ Успения Богоматери.

> Каждый год, 15/28 августа, в эту часовню приезжал из города Нарвы соборный священник и совершал молебствия для собиравшихся к этому дню богомольцев. В 1876 году на месте часовни была построена церковь, а в 1891 году последовало правительственное постановление, по которому вся Пюхтицкая гора была приобретена в собственность Православной Церкви. Тогда же, к общей радости православных, на средства, собранные православным Прибалтийским Братством, был основан на горе Успенский женский монастырь.

"Под Покровом Богородицы"

# YGIIGHHA ORHHORGKAA HKONA KOXHGH MATGFH



Костромской губернии. В то время, когда на Руси княжил Димитрий Иванович Донской, один боярин, по имени Иван Овинов, живший около города Галича-Костромского, пожелал построить новый храм в Николаевской обители, стоявшей на берегу Галичского озера. В один из воскресных дней он отправился осматривать то место, где он предполагал воздвигнуть церковь. Когда он приближался к монастырским воротам, перед ним неожиданно показались двое прекрасных юношей. Они несли ему навстречу икону Божией Матери и кротко сказали:

- Радуйся, Иоанн! Родители твоей супруги посылают тебе эту икону Пречистой Богоматери и заповедали соорудить церковь во имя Ее и святителя Мирликийского.

Боярин Овинов простерся ниц перед святой иконой и с благоговением принял ее от юношей. Образ Богородицы он внес в монастырскую ограду и поставил на том месте, где хотел устроить храм. О том, как он получил святую икону Божией Матери, боярин немедленно же рассказал игумену обители и братии. Полагают, что это событие было около 1425 года.

Вскоре после этого боярин Иван Овинов осуществил свое благое намерение и освятил храм в честь Успения Богоматери. В этом храме и была поставлена святая икона, которая с тех пор стала известна под именем Овиновской. Николаевская обитель была переименована в Успенский монастырь.

В 1433 году великий Московский князь Василий Василье-

Она находилась в Паисиевском мужском монастыре в вич Темный вел войну против своего родного дяди Георгия Дмитриевича Галичского и взял город Галич. Святая икона Успения Богоматери была им перенесена в Москву и поставлена в соборной церкви. Великий князь Василий приказал даже хранить образ под стражей. Несмотря на это святая икона Богородицы в ту же ночь невидимой силой была опять перенесена в Галичский Успенский монастырь. Это чудесное событие прославило святую икону и сделало ее предметом особенного благоговения для верующих. Даже сам Василий Васильевич, когда, воюя с Шемякой, был под самым Галичем, не причинил никакого вреда монастырю и поступил так только из-за благоговения к иконе Успения Божией Матери.

Игумен Успенской обители преподобный Паисий, согласно с завещанием князя Георгия, около 1449 года ездил в Москву с копией Овиновской иконы Богоматери для того, чтобы просить великого князя о покровительстве своей обители. Паисий был торжественно встречен князем, митрополитом и народом, вышедшими крестным ходом, и без особых затруднений получил нужную для монастыря грамоту. За привоз копии Овиновской иконы Успения Богоматери Паисию было оказано даже особое уважение: он был провожден из Москвы до самой обители двумя архимандритами. Впоследствии его возвели в сан архимандрита Успенской обители, а после его смерти монастырь стал именоваться, наряду с прежним названием, еще и Паисиевской обителью.

"Под Покровом Богородицы"

## МУЧЕНИКИ ФЛОР И ЛАВР

Мученики Флор и Лавр, память которых совершается области приговорил к сожжению бывшего жреца Мамерселились в Иллирию (ныне Югославия). По ремеслу ны в пустой колодец и засыпаны землей... братья были камнетесами. Правитель Иллирии Ликаон послал братьев в соседнюю область для работы над строраздавая заработанные деньги нищим, сами же соблюдали строгий пост и непрестанно молились. Однажды сын местного жреца Мамертина неосторожно подошел к стройке, и осколок камня попал ему в глаз, сильно повредив его. Святые Флор и Лавр обнадежили разгневанного отца, что сын его получит исцеление. Они взяли юношу к себе и наставили вере во Христа. После того как юноша исповедал Иисуса Христа истинным Богом, братья помолились о нем, и глаз исцелел. При виде такого чуда отец юноши также уверовал во Христа. Когда постройка храма была закончена, братья собрали христиан, помогавших при постройке, сокрушили идолов и поставили в восточной части храма святой крест. Узнав об этом, начальник

31 августа, были родными братьями не только по плоти, тина с его сыном и триста христиан. Мученики Флор и но и по духу. Они жили во II веке в Византии, затем пере- Лавр, отправленные к правителю Ликаону, были броше-

В Минее за август сказано, что на Руси святых мучеников Флора и Лавра почитают как покровителей домашнего скоящимся языческим храмом. Святые трудились на стройке, та. Это почитание возникло еще в древние времена, и по всей Русской земле торжественно праздновался день памяти этих Святых

> По устному преданию, сохранившемуся в Новгородской земле, с открытием мощей святых мучеников Флора и Лавра прекратился падеж скота. Тогда и началось почитание Святых как покровителей лошадей. Это почитание, возможно, пришло на Русь с Балкан - родины святых братьев. Именно там возникло предание о том, что мученики Флор и Лавр были обучены Архангелом Михаилом искусству управлять лошадьми. И до сего дня во многих храмах и музеях России сохранились прекрасные иконы святых Флора и Лавра с изображением лошадей.

> > "Год души"



#### ШКОЛА МОЛИТВЫ

Святой праведный Иоанн Кронштадтский

### В КОНЦЕ УТРЕННИХ И ВЕЧЕРНИХ МОЛИТВ

В конце домашних утренних и вечерних молитв призывай Святых: Патриархов, Пророков, Апостолов, Святителей, Мучеников, Исповедников, Преподобных, воздержников или подвижников, безсребренников, - чтобы, видя в них осуществление всякой добродетели, и самому сделаться подражателем во всякой добродетели. У патриархов учись детской вере и послушанию Господу; у Пророков и Апостолов - ревности о славе Божией и о спасении душ человеческих; у Святителей - ревности проповедывать Слово Божие и вообще писаниями содействовать к возможному прославлению имени Божия, к утверждению веры, надежды и любви в христианах; у Мучеников и Исповедников - твердости за веру и благочестие пред людьми неверующими и нечестивыми; у подвижников - распинанию плоти со страстями и похотями, молитве и богомыслию; у безсребренников - нестяжательности и безвозмездной помощи нуждающимся.

### НЕОБХОДИМОСТЬ ПОМИНОВЕНИЯ ЖИВЫХ И УСОПШИХ

Некоторые говорят: к чему поминовение имен усопших или живых при молитве за них? Бог как Всеведущий и Сам знает эти имена, знает и нужды каждого. Но так говорящие забывают или не знают важности молитвы, не знают, как важно от сердца сказанное слово, забывают, что правосудие Божие и милость Божия преклоняются нашею сердечною молитвою, которую Господь, по благости Своей, вменяет как бы самим умершим или живым в заслугу, как членам единого тела Церкви. Такие не знают, что и "Церковь первородных, на небесех написанных" (Евр. 12, 23), по любви своей, постоянно молится за нас Богу и именно упоминает пред Богом особенно о именах тех людей, которые молятся им равное за равное. Мы поминали их, они нас. А кто не поминает по любви своей ближних своих в молитве, тот сам не будет помянут и сам не удостоится поминовения. - Много значит на молитве одно слово веры и любви. Много может молитва праведнаго (Иак. 5, 16).

### В МОЛИТВЕ НЕОБХОДИМО СЕРДЕЧНОЕ ПОМИНАНИЕ

Молясь за живых и умерших и называя их по именам, надобно от всего сердца, с любовию произносить эти имена, как бы нося в душе те лица, имена коих поминаещь, подобно как "доилица носит и греет своя чада" (1 Сол. 2, 7), памятуя, что они члены наши и уды Христова тела (Еф. 4, 25; 5, 30); нехорошо пред лицем Божиим только перебирать языком имена их, без участия и любви сердца. Надо помыслить, что Бог зрит на сердце, - что и лица, за коих мы молимся, также требуют от нас, по долгу любви христианской, братского сочувствия и любви. Великая разница между безчувственным перечнем имен и между сердечным поминанием их: одно от другого отстоит как небо от земли. Но имя Самого Господа, Пречистой Его Матери, святых Ангелов и святых Божиих человеков по преимуществу надо призывать всегда от чистого сердца, с верою и любовию пламенною; вообще, слова молитвы не надобно перебирать только языком, как бы перевертывая пальцем в книге листы бумаги или как бы отсчитывая монету; надо, чтобы слова выходили как ключ живой воды из родника своего, чтобы они были искренним голосом сердца, не были чужою заимствованною одеждою, чужими руками.

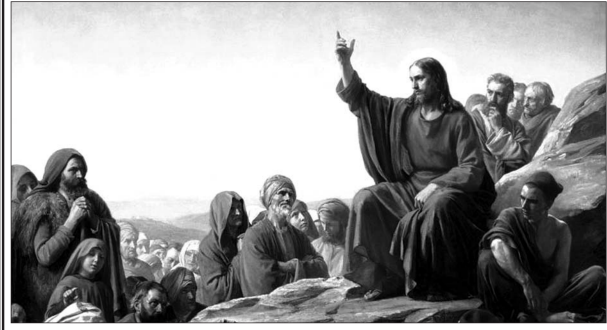
Когда громогласно или про себя молишься о других, например о домашних своих или о чужих, хотя они и не просили тебя, молись о них с такою же теплотою и усердием, как молишься о себе. Помни заповедь закона: "возлюбиши искренняго твоего яко сам себе" (Мф. 19, 19; 22, 39; Лев. 19, 18). Во всех случаях это наблюдай, т.е. ближнего как себя люби. Не лукавь пред Господом, испытующим сердца и утробы (Иер. 11, 20; Откр. 2, 23; Пс. 7, 10), да не презрит Он молитву твою, как суетную и ложную.

### ЧТО ВНУШАЕТ НАША МОЛИТВА

Что Святая Церковь внушает нам, когда и на домашней молитве и в церковной влагает в наши уста молитвы от лица всех, а не от одного лица? Внушает нам непрестанную взаимную любовь, чтобы мы всегда и во всем на молитве и в житейском обращении любили друг друга как себя, чтобы мы, подражая Богу в трех Лицах, составляющих высочайшее Единство, и сами были едино, из многих составленное. "Да вси едино будут, якоже Ты, Отче, во Мне, и Аз в Тебе, да и тии в Нас едино будут" (Ин. 17, 21). Молитва общая от лица всех и в жизни учит нас делиться житейскими потребностями с другими, чтобы и в жизни у нас было все общее и как бы едино, чтобы во всем была видна любовь взаимная, также чтобы каждый свои способности употреблял во благо других, кто как может, а не скрывал талант свой в земле, не был бы эгоистом и ленивым. Мудр ты - дай совет немудрому; образован - научи невежду; силен - помоги безсильному; богат - помоги бедному.

#### ЗАПОВЕДИ БЛАЖЕНСТВА

# БЛЯЖЕННЫ НИЩНЕ ДУХОЯ...



Продолжение. Начало в № 6, 2012 г.

#### ЕСЛИ ХОЧЕШЬ БЫТЬ СОВЕРШЕННЫМ...

Евангелие дает нам запоминающийся урок того, как Господь протягивает руку человеку, предлагая ему обретение Царства Небесного.

Это эпизод с юношей, который был добродетелен и богат большим имением, а мы помним, что в обществе этого времени богатство было и признаком расположения Божьего к человеку по праведности его поведения, по крепости его веры в Единого Бога. Юноша с детства был воспитан в уважении к закону, то есть он обладал определенным нравственным потенциалом, чтобы достичь большего. Но не смог сделать всего один шаг, который перевел бы его в совсем иное по существу жизненное измерение.

Господь говорит ему: "Если хочешь быть совершенным, пойди, продай имение твое и раздай нищим; и будешь иметь сокровище на небесах; и приходи и следуй за Мною" (Мф. 19, 21).

Христос предлагает обретение блаженства - жизни вечной, сокровища на Небесах, полного совершенства через добровольный отказ от богатства. Юноша не решился, он отошел, задумавшись и опечалившись. Он был сердцем привязан к своему имению, он вкладывал в него свои силы, душу, оно досталось ему по наследству от предков, которые тоже праведно трудились, чтобы умножать состояние. Непросто расстаться с этим богатством и раздать его нищим. Но ведь и к Учителю он обращается с вопросом не рядовым: он спрашивает о цене жизни вечной. Но ведь, как мы знаем, Иисус не требовал полного отказа от имущества от всех поголовно. Среди окружавших его людей были и бедные и не только бедные люди. Мы знаем, что с ним ходили и некоторые состоятельные женщины, которые служили Ему и ученикам имением своим. Значит, вопрос стоит не о принципиальном владении имуществом или отказе от него, а о мере богатства и о том, насколько оно владеет нашим сердцем, насколько мы не свободны от его пут.

По своему опыту и мы знаем, как повторяется этот сюжет и в нашей жизни, как и мы с сокрушенным сердцем отходим от пути, который Господь предлагает юноше, понимая, что наша слабость опять берет верх над нашей решимостью. И сокрушаемся, и не решаемся. Но чудо милосердия в том, что Господь и до сего дня сохраняет и до скончания века будет сохранять возможность освобождения сердца как путь к достижению блаженства для каждого человека.

Кроме того, речь идет и о том, в какой степени богатство служит реализации воли Божьей о человеке, а в какой - удовлетворению собственных эгоистических вожделений человека. Уместно вспомнить притчу о безумном богаче, который построил новый амбар, заполнил его до краев зерном и радовался, что теперь он может ни о чем не заботиться - есть, пить и веселиться всю жизнь...

Здесь в пору спросить себя: в своем ли он уме, нормален ли, не безумие ли диктует ему столь наивно радоваться миражу?

Таким образом, даже если добродетельно приобретенное богатство присутствует в жизни добродетельного человека, остается большая вероятность, что богатство будет владеть человеком, а потом "неожиданно" исчезнет, как его и не было... И для того чтобы эту злую

силу, соблазняющую и искушающую нас тленным богатством мира сего, хотя бы сдерживать, человеку приходится пользоваться сокровищами духовными, накоплениями добродетели и любви, обращаться к богатству "вожделенному", двигаться в направлении нищеты духа, то есть упования на Бога.

Таким образом, мы видим, имеет значение, во-первых, как богатство приобретается, во-вторых, как оно используется, в-третьих, насколько человек привязан к нему, человек ли обладает богатством или оно им.

Какое же назидание мы получаем от святых Отцов? Святитель Григорий Нисский:

"Хочешь ли уразуметь, кто обнищавший духом? Тот обнищал духом, кто душевное богатство выменял на телесное изобилие, кто земное богатство отряс с себя, как некую тяжесть, чтобы, став выспренним и воздухоносным, взойти горе, вместе с Богом, как говорит Апостол, воспарив на облаке (1 Фес. 4, 17). Золото есть тяжелое некое достояние, тяжело и всякое вещество вожделеваемое, как богатство; но легкая некая и горе несущаяся вещь - добродетель. А тяжесть и легкость между собою противоположны. Посему невозможно кому-либо стать легким, пригвоздив себя к тяжести вещества".

Тяжело всякое вещество, желаемое как богатство..

#### ЧТО МЕШАЕТ ЧЕЛОВЕКУ ВОЗРАСТАТЬ В СМИРЕНИИ?

"Господь с сего поэтому и начинает ублажения, как бы первородное какое зло, исторгая из нашего навыка гордость... Советует уподобляться добровольно Обнищавшему, Который истинно блажен, чтобы мы, в чем можем, сколько есть в нас сил, уподобившись Ему добровольною нищетою, привлекли себе и общение в блаженстве".

Рядом с гордостью могут быть кичливость, высокомерие, надменность, помысел о том, что, имея власть в мире сем, можешь быть вершителем судеб, не видя, Кто истинный хозяин и Владыка. И даже тогда, когда и власть, и богатство у человека отняты, все равно воспоминания о прошлом возношении, величии, возможностях продолжают будить страсти, не давая успокоиться болезненной гордыне.

Патриарх Кирилл, будучи еще в сане митрополита Смоленского и Калининградского, комментируя Заповеди блаженства, вспоминал слова святителя Иоанна Златоуста о гордости как начале и корне всякого греха, приводил слова святого апостола Петра: "Бог гордым противится, а смиренным дает благодать" (1 Петр. 5). В Ветхом Завете мы также находим удивительные слова: "Жертва Богу, дух сокрушен, сердце сокрушенно и смиренно Бог не уничижит" (Пс. 50, 19).

То есть Он не разрушит и не истребит личность человека, который освобождает себя для того, чтобы принять Бога. И тогда Дух Божий вселяется в такого человека, как в сосуд избранный. А сам человек обретает способность пребывать в Богообщении, а значит, вкушать полноту жизни и счастья. Итак, нищета духовная и смирение - это не слабость, а великая сила. Это победа человека над самим собой, над демоном эгоизма и всесилием страстей. Это способность открыть Богу свое сердце, дабы Он воцарился в нем, освящая и преображая Своею благодатью нашу жизнь".

Продолжение следует "Как жить по Нагорной проповеди сегодня"

#### ЗАПОВЕДИ БОЖИИ

# мы хотим говорить о пятой заповеди



продлились дни твои, и чтобы хорошо

"Ключ к благоденствию семей, к благоденствию

Настали Иеремиины времена. На какую бы тему не заговорил, рискуешь сорваться на грозные ноты осуждения, безсилия перед лицом проблем и предчув-Мы хотим говорить о пятой заповеди. И что же? Горечь ощущает язык, собравшийся говорить, и горечь эта сильней полыни.

Десять заповедей, которые снес Моисей с горы на каменных досках, не делились ровно на пять и пять. Четыре и шесть - так делились заповеди, и первая часть относилась к Богу, а вторая - к людям. Шесть слов, начертанных на второй скрижали, открывались заповедью о почитании отца и матери. ...Заповеди это не смесь и не сумбур. Они логичны, последовательны, связаны изнутри. Мы можем смело, не боясь ошибиться, думать, что неисполнение пятой заповеди делает невозможным исполнение всех остальных, тей в "домашние божества", и сами превращаются в касающихся общежития.

Прекращение кровопролития, истребление воровства, победа над похотью, зависть и всевозможная ри вкладывают в "воспитание", которое лучше бы ложь становятся просто неистребимыми, если мы пе- назвать "погублением" или "развращением". рескочим через заповедь о почитании родителей и не дадим ей должной оценки. Между тем, классическое ные для "великой будущности", эти маленькие эгоисобщество распалось, отцы и дети перестали быть тем, чем быть должны, и только в силу биологии продолжают называться прежними именами. А мы не чувствуем опасности и называем "черное" "белым", Но о каких заповедях можно будет вести речь в доме как будто Пророк не произнес "горя" на тех, кто делает это.

Из всех заповедей "пятая" наиболее нравится роправ и эгоизма. В действительности это не так. Хо-

Почитай отца твоего и мать твою... чтобы нее почтение к своему отцу, т.е. дедушке моего сына.

"Послушание", "уважение", "почтение" должны тебе было на земле. быть жизненными принципами, а не высокой теорией. **(Втор. 5,16)** Хорошее дело на глазах своего сына мыть ноги, и целовать руку, и отдавать лучший кусок своему отцу, следовательно, его дедушке. Это будет лучшим залонарода - в исполнении заповеди о почитании гом выстраивания в юной душе правильной системы родителей". ценностей и залогом правильного отношения к себе на Святитель Макарий, старости. Но для этого, как минимум, нужно, чтобы митрополит Московский у твоего отца не было второй семьи, чтобы он не бросил твою маму с тобой на руках и не стал искать счастья с другой женщиной, в другом месте.

Много ли у нас семей, где три и четыре поколения живут вблизи друг к другу? Много ли семей, где слоствия бед, которыми полны слова великого Пророка. восочетание "второй муж" или "бывшая жена" являются кошмарными и нереальными? Итак, из сказанного уже ясно, что реальность противится, а отнюдь не способствует исполнению заповеди о почитании родителей. Пойдем дальше.

> Главные разрушители пятой заповеди - это не строптивые дети, а любящие родители. Это они развращают детей, избавляя их от домашнего труда, сочиняя для них "великое" будущее, лишая их счастья воспитываться в коллективе многих братьев и сестер. Они рожают одного, максимум - двух детей, думая, что уменьшение количества рожденных увеличит качество воспитания. Они превращают деидолопоклонников. Весь жар нерастраченной гордости и нереализованных мечтаний такие отиы и мате-

> Спесивые, изнеженные, заласканные, приготовленты жестоко разочаруют своих родителей. Те на старости опомнятся и станут, быть может, требовать к себе уважения и почтения согласно пятой заповеди. престарелых или над могилой безвременно погибшего посреди разврата молодого человека?

Отец семейства должен быть капитаном корабдителям. Им кажется, что эти слова обслуживают ля. Мать и жена - помощником капитана или боцмаих родительские интересы и стоят на страже их ном, хоть и звучит это не по-женски. А дети - юнгами и матросами. Их нужно сбрасывать, как ложных тя бы потому, что правильное исполнение этой запо- богов, с пьедестала и запрягать в работу. В черном веди предполагает наглядный пример, а, значит, сов- теле, а не в белом воротничке нужно держать их. К местное проживание нескольких поколений. Я, как труду, а не к карманным деньгам должны привыкать отец, должен на глазах своего сына проявить сынов- их руки. Если родители этого делать не будут, то

они - разрушители пятой заповеди, а значит, и уничтожители всех остальных. Рожденные ими гордены и лентяи не остановятся на отсутствии почтения к родителям. Они начнут и красть, и убивать, и прелюбодействовать. И некому будет сказать святую фразу из Гоголя: "Я тебя породил. Я тебя и убыю".

Классическое, или традиционное, общество рождено пятой заповедью. Там, где жена послушна мужу, а дети - маме; там, где старость в почете, а молодость - в послушании, эту заповедь знают. Там не увлекаются суетным прогрессом и не готовы из-за открытия электрической энергии отказаться от тысячелетних устоев. Счастье и прогресс не только не являются синонимами. Они даже не рифмуются и, более того, часто противоречат друг другу. Вы избрали прогресс? Что ж, готовьтесь поломать всю свою жизнь до самых корней и разделить судьбу старухи у разбитого корыта. Вы стремитесь к счастью? Изберите в качестве ориентира классические ценности и стремитесь к ним, как бы их не обзывали и не обсмеивали в газетах.

Всесильный Бибиков, как свидетельствуют мемуары, не смел присесть в присутствии маменьки без ее на то разрешения. Иначе щеки "хозяина Киева" были бы отхлестаны незамедлительно. Милорадович, герой войны 1812 года, бывал не раз сильно бит отцом за различные грехи. Если в высшем обществе таковы были отношения отцов и детей, то что сказать или подумать о простонародье, где и нравы строже, и верность навыку прочней? Именно такие люди, которые и в генеральских эполетах "съедали" смиренно отцовские и материнские пощечины, построили, укрепили и многократно отстояли нашу страну. Поколение ничтожных людей, людей без святынь и ценностей, людей, за неимением иных целей в жизни, служащих плоду своего прелюбодейного чрева, способно в считанные десятилетия растерять и разрушить все, накопленное столетиями.

Мы видим себя в европейском доме. Да будет известно нам, что этот дом - дом престарелых. Во-первых, потому, что Европа состарилась в войнах, спорах, борьбе за истину. Как старый человек уставший жить и желающий отдохнуть, Европа уж не живет, но почивает на "заслуженном" отдыхе. Во вторых, культура Европы - это культура распавшихся семей. Это культура узаконенного разврата, где плохо не столько то, что разврат есть, сколько то, что развратничают, не краснея. Это культура, где юноши не имеют авторитетов, а старики - иных целей, кроме путешествий в теплые края.

Европейцы умудрились нарушить все заповеди, не нарушая при этом приличий. Этим-то они привлекательны миру. Называя войну "гуманитарной операцией", а аборт - "прерыванием беременности", называя воровство "восстановлением справедливости", а разврат - "уступкой требованиям организма", они стали центром притяжения для всех, кто ненавидит Бога, но любит личину приличия. Конечно, заповедь о почтении к родителям не осталась нетронутой.

Пенсионный фонд и социальные службы выполняют теперь то, что должны выполнять по отношению к постаревшим родителям взрослые дети. Умыть руки и сбросить с себя ответственность - вот главная забота современного человека. И это человек хочет счастья? Нужно делать одно из двух:

- либо отказаться от счастья, вести жизнь, которую мы ведем, и ждать огня с неба...
- либо изменить систему ценностей и повернуться лицом к простым и незаметным человеческим качествам, составляющим сердцевину нашей земной действительности.

Продолжение следует Протоиерей Андрей Ткачев

### **АПОКАЛИПСИС** МЕЛКОГО ГРЕХА

Продолжение. Начало в № 5, 2012 г.

Всякое утешение вне Духа Святого Утешителя есть тот безумный соблазн, на котором строят свои мечты устроители человеческого рая. Утешитель - один только творческий Дух истины Христовой.

Молиться духом, куря папиросу, невозможно. Невозможно проповедовать, куря папиросу. Перед входом в храм Божий откидывается папироса... но храм Божий - ведь это мы. Кто хочет каждую минуту быть храмом Божьим - откинет папиросу, как всякую ложную мысль, всякое нечистое чувство. Отношение к маленькому душевному движению в себе - термометр горячности веры человека и его любви к Богу.

Можно себе представить такой жизненный пример: табак как растение не имеет в себе никакого зла (как и золотой песок, как и хлопок, из которого выделывается денежная ассигнация). Абрикос - Божье растение. Алкоголь бывает очень полезен организму человека в известные минуты и в известных дозах, ничуть не противореча духу, как умеренный чай или кофе. Дерево, материя, из которых делается мебель, все - Божье... Но теперь возьмем эти слагаемые в следующем сочетании: в мягком кресле развалился человек и курит гаванскую сигару, ежеминутно прихлебывая из стоящей около него рюмки абрикотин... Может ли этот человек в таком состоянии вести беседу о Живом Боге - творить молитву Живому Богу? Физически - да, духовно - нет. Почему? Да потому, что человек этот сейчас распущен, его душа утонула и в кресле, и в гаванской сигаре, и в рюмке абрикотина. В эту минуту у него почти нет души. Он, как блудный сын Евангелия, скитается "в далеких краях". Так может человек потерять свою душу. Теряет ее человек все время. И хорошо, если и все время опять находит ее, борется, чтобы не терять, дрожит над душою своею, как над любимым младенцем своим. Душа - младенец безсмертия, беззащитный и жалкий в условиях окружающего нас мира. Как нужно прижимать к груди своей, к сердцу своему свою душу, как нужно любить ее, предназначенную для вечной жизни! О, как нужно счищать даже малейшее пятнышко с нее!

Сейчас был представлен пример невозможности сохранить свою душу, сластолюбиво распределив ее по окружающим предметам: креслу, сигаре, ликеру. Пример взят особенно красочный, хотя бывают в жизни и еще более красочные. Но если взять не красочный, а серый, но того же распущенного духа, - все останется той же самой атмосферой, при которой меньшим грехом будет молчать о Христе, чем говорить о Нем. Вот где разгадка того, почему мир молчит о Христе, почему ни на улицах, ни в салонах, ни на дружеских беседах люди не говорят о Спасителе вселенной, о Едином Отце мира несмотря на множество людей, верующих в Него.

Не всегда перед людьми стыдно говорить о Боге; иногда перед Богом стыдно бывает говорить о Нем людям. Мир инстинктивно понимает, что в той обстановке, в которой он находится все время, - меньше греха молчать о Христе, чем говорить о Нем. И вот люди молчат о Боге. Страшный симптом. Наводняется мир легионами слов, одержим язык человека этими пустыми легионами, и - ни слова, почти ни слова о Боге, о начале, конце и средоточии всего.

Ибо сказать о Боге - это сейчас же обличить себя и весь мир. И если слово о Боге все же сказано, его трудно договорить до конца - и пред собой, и пред миром. Если у человека нет отвращения к своим маленьким грехам, он духовно нездоров. Если есть отвращение, но нет сил преодолеть слабость, значит, она оставляется до того времени, пока человек не проявит свою веру в борьбе с чемнибудь более для него опасным, чем данная слабость, а она оставляется ему для смирения. Ибо немало людей на вид безпорочных, не пьющих и не курящих, но подобных, по слову Лествичника, "гнилому яблоку", то есть исполненных явной или тайной гордыни. И нет возможности смирить их гордыню, как только каким-либо падением. Но останется вне Царствия Божия и его законов тот, кто сам, по тем или иным соображениям, разрешит себе мелкие грехи. Такой человек, усыпляющий свою совесть, делается не способен преступить грань подлинной жизни духа. Он остается всегда подобен юноше, подходящему ко Христу и сейчас же отходящему от Него с печалью или даже иногда без печали, а просто чтобы... "покурить"!

Ригоризм (суровое, непреклонное соблюдение каких-либо принципов, правил, преимущественно в вопросах нравственности) и пуританство (образ жизни, для которого характерны крайняя строгость нравов, аскетическое ограничение потребностей, протест против какой бы то ни было роскоши и удобств, патриархальное отношение к вопросам семьи и брака) чужды евангельскому духу. Фарисейская праведность без любви более темна в очах Божиих, чем всякий грех. Но и теплохладность христиан в исполнении заповедей - так же темна. Как фарисействующие, так и торгующие и курящие в храме Божьем - одинаково изгоняются из храма.

Ибо воля Божия есть "освящение наше" (1 Фес. 4, 3). Чуткая совесть сама изострит зрение для обнаруживания той чуждой пыли, которая лежит на ранах души.

Сын Божий и Сын Человеческий дал нам одну заповедь для жажды: "Будьте совершенны, как Отец ваш Небесный совершен есть" (Мф. 5, 48). В ней Господь как бы говорит: "Люди, Я не даю вам меры - определите ее сами. Определите сами меру вашей любви к чистоте Моей и вашего послушания этой любви"

Архиепископ Иоанн (Шаховской)

# CARTAL SAMINA CALBANNA

что Ему надлежит идти в Иерусалим и много пострадать и быть убиту, и в третий день воскреснуть, Апостолы стремились всячески не допустить этого, отговорить Господа от этого путешествия. Апостол Петр, в частности, сказал: "...будь милостив к Себе, Господи! да не будет этого с Тобою" (Мф. 16, 21-22)

Как удар грома среди ясного неба - такое впечатление произвело на Учеников это заявление Господа о предстоящих Ему страданиях. Немного раньше Господь говорил им, что Его путь - это их путь: "и будете ненавидимы всеми за имя Мое..." (Мф. 10, 22). "Ученик не выше учителя, и слуга не выше господина своего" (Мф. 10, 24). "... и кто не берет креста своего и следует за Мною, тот не достоин Меня" (Мф. 10, 38). Поэтому в жизни истинных учеников Христа есть свое время страданий, когда нужно каждому восходить в свой Иерусалим, на свою Голгофу, восходя на крест и принимая чашу страданий до смерти.

Надо сказать, что для сынов мира сего существует своя "голгофа". Бывает нежданное, непрошенное приходит в дом страдание. Ты должен страдать - хочешь или не хочешь. Каждому человеку горько страдать. И в душе человека рождается голос апостола Петра: "Будь милостив к себе, да не будет с тобою этого, пощади себя". Даже Сам Спаситель перед страданиями своими "пал на лице Свое, молился и говорил: Отче Мой! если возможно, да минует Меня чаша сия..." (Мф. 26, 39), показывая, как тяжело всякому человеку, даже Богочеловеку, претерпеть страдания. Господь наш Иисус Христос шел в Иерусалим, не в Небесный Иерусалим, а город земной, отпадающий от Бога своего, не познавший и не уразумевший посещения Господня.

Стого времени, как Христос открыл ученикам Своим о том, Он шел в Иерусалим, в котором у жертвенника Господня умерщвляли Пророков и побивали камнями посланных к нему.

А мир - все тот же. И в нем сейчас люди стали слишком равнодушны. За веру уже никто не побивает камнями, не распинает на кресте. Многие, живя в мире, говорят: "Я ни с кем не должен вступать в спор из-за веры". Со всем примиряются, все их устраивает, и так продолжают жить. Но кто верует, тот должен и исповедовать свою веру, веру, которую мир не воспринимает, а всякое исповедование встречает возражения. Праведность, которая должна быть присуща всем, не воспринимается миром или служит укором миру. Грешное общество скорее простит тебе десять грехов и пороков, которые тебя равняют с прочими, чем одну добродетель, которая тебя возвышает над прочими.

Почему Каин убил Авеля? Потому что дела Каина были злы, а дела Авеля были хороши и праведны. Почему книжники и первосвященники осудили Спасителя? Потому что Он был Свет, а тьма ненавидит Свет. Поэтому не нужно бояться страданий в земной жизни. Они являются духовными лекарствами. Некоторые говорят: "Во сколько раз я бы служил Богу усерднее, если бы жизненный путь мой был легче". Но когда человек так говорит, он сам еще не знает, что полезно и что вредно, что нужно и что не нужно. Бог - сердцеведец. Он знает, какую скорбь кому подать, Он знает, какое лекарство кому полезно. Бог подает вовремя и нужное духовное лекарство каждому человеку

Просите у Бога терпения, но не спешите избавляться от страданий, они очень полезны для будущей жизни.

## ВЕРА В БОГА И ДОБРЫЕ ДЕЛА В ЖИЗНИ ЧЕЛОВЕКА

"Истинно, истинно говорю вам: слушающий слово Мое и верующий в Пославшего Меня имеет жизнь вечную, и на суд не приходит, но перешел от смерти в жизнь'

(Ин. 5, 24)

Православное учение открывает нам знание о Святой Троице, оно возвещает, что Бог - Чистейший Дух. Бога никто никогда не видел, на Него даже Ангелы не смеют взирать, и нельзя представлять, будто Бог - это дедушка с бородой, сидит на облаках и управляет миром. В такого языческого бога мы не веруем. Мы веруем в Бога, Который живет в Свете неприступном... Нельзя понимать Его и как воздух, разлитый в мире. Бог - особое Существо, Которое не смешивается с природой. Бог вечен и безсмертен. Не было человека, земли, всей вселенной, а Бог был. Для Него нет времени ни прошедшего, ни будущего, для Него всегда - настоящее; тысяча лет для Него как один день, и один день - как тысяча лет.

Бог - это богатство, полнота жизни, любовь, вся красота, все могущество, вся сила, т.е. все добро - в Одном Боге. Бог сотворил человека, чтобы он - Его творение - участвовал в Его благости, вместе с Ним ликовал и блаженствовал

Свобода - это великий Божественный дар человеку. Когда еще не было мира, вселенной, человека, в разуме Бога все это уже было, и Бог заранее знал, кто свою свободную волю направит к добру и кто ко злу. И эту свободу мы потеряли через грех непослушания. "Тогда сказал Иисус к уверовавшим в Него Иудеям: если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики, и познаете истину, и истина сделает вас свободными" (Ин. 8, 31-32). А Истина у нас одна - Ею является Бог.

Бог Един, но в Трех Лицах: Бог Отец, Бог Сын и Бог Дух Святой. Это великая тайна Божества. Ограниченным человеческим умом постигнуть ее невозможно. Бог Отец вечно рождает Сына, а Дух Святой исходит от Отца через Сына. Слова "рождение" и "исхождение" Богу не присущи, но наш человеческий язык так скуден, что точнее мы сказать не можем. Чтобы хоть немного понять сущность Троицы, можно привести приблизительное сравнение.

Возьмем солнце. Оно имеет диск, круг - это как бы обозначает Безначального Бога Отца; от диска на землю нисходит регу сидело много рыбаков, с азартом ловивших рыбу. Ему свет - это обозначает Сына, а тепло - благодать духа Святаго. Другой пример. Разум человека как бы обозначает Бога Отца, ум постоянно рождает слово - Сына, дыхание - благодать Духа не молился Ему, никто бы к Нему не обращался. Когда в колод-Святаго. Бог создал мир, и всякое творение свидетельствует о Его Троичности. Человек состоит из духа, души и тела, каждый палец руки - из трех суставов, и сама рука - из трех частей: так ти, никто бы не ходил туда, все храмы бы закрыли, и тропинки же и нога. Огонь - это свет, тепло и дым; вода может быть жид- 🛛 к ним заросли бы язычеством. Один человек сказал: "Если бы кой, льдом и паром... И многое другое. И все это наглядно свидетельствует о Триедином Боге.

Бога иногда познают через явные чудеса, которые случаются в жизни и у неверующих людей, такие чудеса, после которых человек с радостью переносит поношения и скорби и даже идет за веру на смерть. Царедворцу, который пришел к Спасителю просить придти и исцелить его умирающего сына, Христос сказал: "Вы не уверуете, если не увидите знамений и чудес... Пойди, сын твой здоров". Он поверил слову, которое сказал ему Иисус... На дороге встретили его слуги его и сказали: сын твой здоров... И уверовал сам (царедворец) и весь дом его" (Ин. 4, 47-54).

Вера в Бога - не легенда, не миф. Это истина непреложная, необходимая для каждого человека. Если бы религия была легендой, она не могла бы дойти до наших дней, сохранив себя в чистоте, а давно затерялась бы в веках. Можно ли говорить о личностях, которые не существуют? Конечно, нет! Если бы не было Бога, и разговоров бы не было о Нем; не было бы рая и ада, Ангелов



добрых и злых, жизни вечной - никто бы и не говорил об этом.

Есть свет, но есть также и тьма. Есть добро, но тут же рядом и зло. Есть в мире истина и ложь, радость и горе и т.д. Не должны ли мы прийти к логическому выводу, что такие антиподы, которые мы наблюдаем в мире видимом, должны быть и в мире духовном? Если есть начало плотское, значит, есть и начало духовное: первое - видимое, второе - невидимое. Если есть духовная смерть, то должна быть и духовная жизнь. Если есть греховность, должна быть и безгрешность. Если есть временное, должно быть и вечное. Если есть тление, то должно быть и нетление. Если есть жизнь земная, то должна быть жизнь и загробная.

Один человек проезжал по берегу Азовского моря. На бепришла мысль: если бы в Азовском море не было рыбы, никто бы там не сидел и не ловил ее. Если бы не было Бога, никто бы це нет воды, никто туда не ходит, его заколачивают, и тропинка к нему зарастает травой. Если бы в Церкви не было благодасобрались тысячи людей и привели множество доводов, опровергающих существование Бога, то я бы все равно не поверил, потому что Бог есть в моем сердце".

Когда человек совершает грех, он теряет ту энергию, ту силу, которую получает при рождении от Бога. Так постепенно он доходит до такого состояния, что становится пустым, ему не интересно жить, хотя всего у него с избытком. Материализм возвеличивает плотскую, низменную, порочную природу человека и полностью отрицает жизнь духовную. Люди в наше время, особенно молодежь, поражены, как раком, неверием, скептицизмом; душа у них равнодушна ко всему неземному, а земное им приедается. И мы видим, что многие молодые люди, имея достаток во всем: в пище, в одежде, в зрелищах - все удовольствия им доступны - теряют интерес к жизни и кончают жизнь самоубийством: вешаются, травятся, бросаются под поезд. Вот к чему приводит атеистическое воспитание!

Продолжение следует. Протоиерей Иоанн Монаршек

#### О СМЕРТИ И БЕЗСМЕРТИИ

# ПАМЯТОВАНИЕ О СМЕРТИ



Святитель Игнатий (Брянчанинов)

#### Продолжение. Начало в № 6, 2012 г.

Преподобный Филофей Синайский свидетельствует, что память смертная (так вообще святые Отцы называют воспоминание и размышление о смерти) очищает ум и тело. "Узрев красоту ее, - говорит он, - и будучи пленен духом, а не оком, я захотел стяжать ее сожительницей на время этой земной жизни, соделавшись любителем ее благолепия и честности. Как она смиренна, радостно-печальна, рассмотрительна! Как она постоянно страшится будущего праведного истязания! Как она боится отлагать со дня на день добродетельное жительство! Она источает из чувственных очей живую, целительную воду, а из мысленных очей - источник, точащий премудрейшие мысли, которые текут и скачут, веселя смысл. Эту, как сказал я, дщерь Адамову, память, говорю, смерти, я постоянно жаждал иметь сожительницей, с ней усыпать, с ней беседовать и исследовать, что будет со мною по разлучении с телом".

"Всегдашняя и живая память смерти рождает плач, соединенный с радостью и сладостью, и трезвение ума".

"Искупующий искусно жизнь свою, непрестанно пребывающий в памятовании смерти и размышлении о ней, этим премудро отвлекающий ум от страстей, яснее видит ежечасные пришествия бесовских прилогов, нежели тот, кто хочет проводить жизнь вне смертной памяти, очищая сердце ради единого разума и не соблюдая своей мысли всегда плачевной и печальной. Таковый, думая побеждать остроумием все губительные страсти, связан, не ведая того, худшею из них, и часто уклоняется далеко от Бога своим высокомудрием. Такому должно строго наблюдать за собой, чтобы не возгордиться, и по этой причине не сойти с ума. Обычно душам, говорит Павел, собирающим познания оттуда и отсюда, кичиться на меньших, каковыми эти кажутся: в них нет искры назидающей любви, как я думаю. Напротив того, имеющий память смерти, видя, яснее других, нашествия бесов, каждый вечер низлагает их и прогоняет".

"По истине заключает в себе многие добродетели живая память смерти: она - родительница плача, побуждение к воздержанию от всего, воспоминание геенны, мать молитвы и слез, безстрастие брения при посредстве обнаружения его бренности. Источник остроумия, соединенного с благоразумием; их чада - сугубый страх Божий и очищение сердца от страстных помыслов, чем объемлются многие заповеди".

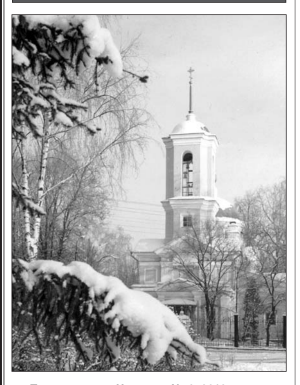
Святой Исихий Иерусалимский помещает в числе образов трезвения непрестанное содержание в душе памятования о смерти. Он уподобляет смертную память вратарю, стоящему при дверях души и возбраняющему входить в них лукавым помыслам. "Будем, - говорит он, - если возможно, воспоминать смерть непрестанно. От такого памятования рождается в нас отложение попечений и всех сует, хранение ума и непрестанная молитва".

Постоянное памятование смерти есть благодать дивная, удел Святых Божиих, преимущественно предавшихся тщательному покаянию в нерушимом безмолвии. Только в безмолвии созревают и процветают возвышеннейшие добродетели, как в оранжереях редчайшие и драгие произрастения! Но и нам, немощным и страстным, необходимо принуждать себя к воспоминанию о смерти, усваивать сердцу навык размышления о ней, хотя такое размышление и крайне противно сердцу грехолюбивому и миролюбивому. Для такого обучения, согласно вышеприведенному наставлению святых Отцов, полезно отделять ежедневно известный час, свободный от попечений, и посвящать его на спасительное воспоминание страшной, неминуемой смерти. Как ни верно это событие для каждого человека, но сначала с величайшим трудом можно принудить себя даже к холодному воспоминанию о смерти, что служит одним из безчисленных доказательств падения нашей природы, помещенных в ней самой. Постоянное развлечение мыслей, нам усвоившееся, и мрачное забвение непрестанно похищают мысль о смерти у начинающих трудиться о частом воспоминании ее. Потом являются другие противодействия: неожиданно представляются нужнейшие дела и попечения именно в тот час, который мы отделили из дня для попечения о своей вечности, чтоб украдывать у нас этот час, а потом, чтоб вполне украсть и самое делание, даже самое воспоминание о существовании духовного, спасительнейшего делания - размышления о смерти. Когда же, познав кознь властей воздушных, мы удержимся в подвиге, тогда увидим в себе новую против него брань - помыслы сомнения в действительности и пользе подвига, помыслы насмешки и хулы, именующие его странным, глупым и смешным, помыслы ложного смирения, советующие нам не отделяться от прочих человеков поведением нашим. Если, по великой милости Божией, победится и эта брань - самый страх мучительный, производимый живым воспоминанием и представлением смерти, как бы предощущением ее, сначала необыкновенно тяжел для нашего ветхого человека: он приводит в ужас ум и воображение; холодный трепет пробегает по телу, потрясает, расслабляет его; сердце томится невыносимой тоской, сопряженной с безнадежием. Не должно отвергать этого состояния, не должно опасаться от него пагубных последствий. "Всякому начинающему жить по Боге, говорит святой Симеон Новый Богослов, - полезен страх муки и рождаемая от него болезнь. Мечтающий положить начало без такой болезни и уз не только полагает основание на песке своих деяний, но и подобен покушающемуся построить храмину на воздухе, вовсе без основания, что невозможно. От этой болезни вскоре рождается всякая радость; этими узами растерзываются узы всех согрешений и страстей; этот мучитель бывает причиной не смерти, но жизни вечной. Кто не захочет избежать болезни, рождающейся от страха вечных мук, и не отскочит от нее, но произволением сердца предастся ей и возложит на себя ее узы, тот, сообразно этому, начнет скорее шествовать, и она представит его Царю царствующих. Когда же совершится это, и подвижник отчасти воззрит к славе Божией: тогда немедленно разрешатся узы, отбежит мучительный страх, болезнь сердца преложится в радость, явится источник, точащий чувственно приснотекущие слезы рекой, мысленно же тишину, кротость, неизреченную сладость, мужество, устремляющееся свободно и невозбранно ко всякому послушанию заповедям Божиим".

Очевидно - такое изменение совершается от благодатного явления в сердце надежды спасения. Тогда, при размышлении о смерти, печаль растворяется радостью, слезы горькие претворяются в сладостные слезы. Человек, начавший плакать при воспоминании о смерти, как при воспоминании о казни, внезапно начинает плакать при этом воспоминании, как при воспоминании о возвращении в свое безценное отечество. Таков плод памятования смерти. По важности плода должно быть мужественным в возделываи постоянством; должно веровать, что плод будет приобретен нами в свое время, по милости и благодати Божией. Воспоминание о смерти, о сопровождающих ее и о последующих ей страхах, воспоминание, сопряженное с усердной молитвой и плачем о себе, может заменить все подвиги, объять всю жизнь человека, доставить ему чистоту сердца, привлечь к нему благодать Святаго Духа, и тем даровать ему свободное вознесение на Небо мимо воздушных властей.

# ЕЩЕ УСПЕЕМ?

33 "причины" не ходить в храм



Продолжение. Начало в № 6, 2012 г.

Прием третий: "Я еще не созрел".

Зрей! - говорит дьявол. - Зрей как можно дольше. Только ничего не делай для того, чтобы созреть". Не читай Евангелие, "Закон Божий", творения святых отцов. Не ходи в храм, не спрашивай ни о чем священников, хотя они поставлены Богом для того, чтобы помогать народу в его духовной жизни.

Этим приемом враг особенно любит ставить людям заслон на пути ко Крещению и Венчанию. "Я еще не пришел к этому".

Чтобы прийти, нужно идти. Ну так иди. А куда идти? Конечно, в храм.

Прием четвертый: "Не хожу в церковь, потому что это модно".

Не так давно одна молодая женщина, юрист по профессии, сказала:

- Я не хочу креститься, потому что это мода такая.

- А почему же вы в узких брюках? Разве это не стало модным в последнее время: - пришлось спросить у нее. - А то, что делали люди у нас на Руси тысячу с лишним лет, вы считаете чем-то мимолетным и изменчивым?

Вы - юрист, ваша профессия построена на логике. И вот видите: она перестает действовать в духовных вопросах. Почему? Потому что в жизни идет лютая духовная борьба за каждую душу, за мысли каждого человека. И нужно делать усилие для того, чтобы вырваться из этого плена мыслей на свободу, прийти к Богу.

Говорят, что если бы таблица умножения затрагивала духовную сферу, то шли бы споры о том, что дважды два - четыре.

Было бы просто прекрасно, если бы модным было верить в Бога, честно трудиться, уважать старших, защищать Родину, хранить семейную верность... Еще лучше - если бы эта мода не менялась от сезона к сезону. Что плохого в такой моде?

Но и тогда дьявол научит - и кто-то скажет: "Я изменяю мужу, потому что стало модно хранить супружескую верность".

Прием пятый: "В церковь стало ходить много людей напоказ, политики стоят со свечками в руках, ходят бандиты - не хочу им уподобляться".

Правильно, не уподобляйся. Уподобляйся множеству других людей, которые всегда скромно хо-

дили в церковь, рискуя даже своим положением в советское время, исповедовались, причащались... Уподобляйся полководцам Суворову и Кутузову, Пушкину и Достоевскому, академикам Павлову и Виноградову, святым благоверным князьям Александру Невскому и Даниилу Московскому, преподобным Сергию и Серафиму, миллионам православных русских людей - они все ходили в церковь. Уподобляйся множеству наших современников, которые сегодня искренне молятся Богу, проливая невидимые миру слезы (как писал Гоголь, который ходил в церковь) за наше страждущее Отечество и вымирающий без Бога, без молитвы народ. Только Господь, только Матерь Божия, все Русские Святые могут избавить нас от гибели, на которую нас постоянно толкают дьявол и слуги его. И тут ни одна молитва, в том числе и твоя, не лишняя.

Помнишь сказку про репку? Это сказка и про общую молитву, про наше в ней участие.

А если бы мышка отказалась участвовать в общем деле, сказала, что боится дедку, или обижена на бабку, или ей не нравится внучка? Так бы и не вытянули репку.

#### Прием шестой: "Нас не воспитывали в вере. Теперь уже поздно менять свое мировоззрение".

Нет, не поздно. Менять его все равно придется: когда душа покинет тело и мы увидим совершенно точно, что все, что сказано в Библии, это правда. Что есть иной мир, мир Ангелов и бесов, в котором нам нужно только одно: то, что щедро предлагала нам Святая Церковь все годы нашей здешней жизни. В этой жизни можно еще все изменить и спасти свою душу. В будущей будет только вечное раскаяние. Но тогда уже действительно будет поздно.

Первым вошел в рай благоразумный разбойник, который перед самой смертью, страдая на кресте за свои преступления, покаялся, исповедовал Господа - и получил от Него прощение и вечное спасение.

Значит, здесь, на этой земле, как бы мы ни жили до этого, никогда не поздно покаяться за всю прошлую жизнь и обратиться к Господу.

#### Прием седьмой: "Я не знаю, как себя вести в церкви. А вдруг меня плохо встретят?"

Ничего страшного, это ненадолго. Потерпи. Улыбнись. Потрудись над собой (вот уже началась польза!) Скажи смиренно: "Простите, я тут еще ничего не знаю. Но я хочу узнать. Подскажите мне, пожалуйста..." Даже самые строгие бабушки от такого смирения, скорее всего, дрогнут, смягчатся - и замучают материнской заботой. Только не спеши во всем доверяться им, хотя это и покажется тебе более легким (легко - не всегда хорошо). По всем духовным вопросам обращайся к православному священнику. И очень скоро главное узнаешь.

Набирайся духовного опыта: любимый прием невидимого врага - делать из мухи слона. Тебе ктото сказал одно какое-то слово (и сам, может, об этом уже пожалел) - а ты уже готов лишить себя постоянного, ничем не заменимого блага, дающего великую радость и пользу в этой жизни и в будущем жизнь вечную. Разве это соизмеримо?

#### Прием восьмой: "Я не такой уж сильно верующий".

Ну, а тогда лучше места, чем церковь, тебе и не найти. Потому что здесь больше всего укрепляется вера.

Мы все - в пути. Все мы хотим, чтобы наша вера стала крепче, хотим быть ближе к Богу.

Нужно не жизнь подстраивать под свое маловерие, а веру свою укреплять.

"С кем поведешься, от того и наберешься", - го-

Поведешься с правдой, с истиной, с красотой, с чистотой - станешь умнее и добрее, станешь чище и счастливее.

Молись, проси евангельской молитвой: "Верую, Господи, помози моему неверию" (Мк. 9, 24).

Господь поможет, Господь даст.

А верующему - все возможно. Это тоже евангельская истина.

> Продолжение следует Священник Николай Булгаков

#### ТЕЛЕВИДЕНИЕ И МЫ

# ТЕЛЕВИЗОР - ДУХОВНЫЙ УБИЙЦА

До грехопадения первые люди Адам и Ева находились в чувственном общении со светлыми духами - Ангелами Божиими. После преступления заповеди Творца тела первозданных людей утратили свою тонкость и духовность, получили свою настоящую грубость, дебелость. Люди стяжали влечение ко злу. Но в нас смешано добро со злом: мы влечемся то ко злу, то, покидая это стремление, направляемся к добру. Грубость тела отделила человека и от чувственного общения с падшими духами - бесами, сохранив свободу выбора добра или зла. Если бы мы находились в чувственном общении с демонами, то они в кратчайшее время, как учит святой Игнатий Брянчанинов, окончательно развратили бы людей, непрестанно внушая зло и явно содействуя ему, заражая примерами своей постоянно преступной и враждебной Богу деятельности.

О горе! О бедственное время! То, что Бог не попустил сотворить бесам, сделал в кратчайшее время с человеком телевизор. Воистину сбылось пророчество святого Космы Эталоса (XVIII в.): "Придет время, когда в жилища проникнут бесы под видом небольших коробок, а их рога будут торчать на крышах".

Вот только один из примеров пагубного влияния телеви-

К современному старцу Паисию Святогорцу (91994 г.) пришел старик 84-х лет, который до смерти жены жил благочестиво, по-православному. Как только умерла жена, он стал очень страдать и, чтобы забыться, пристрастился к телевизору. Не прошло и двух-трех месяцев после ее смерти, как старик решил жениться. Его духовник не знал, как и втолковать ему, что то, что он задумал, дико и смешно. Старик сам пошел на Святую Гору в калибку к старцу Паисию. Малое расстояние от Кареи до нее он едва преодолел за четыре часа! Там он высказал Старцу свои соображения, а тот ему велел жить с детьми тихо и спокойно и не думать о женитьбе. Однако старик, душевно повредившись телевизором, не слушал святых слов и, подумав, ответил: "Знаешь, старче, я имею право взять двух других жен". "Тогда я, - рассказывал старец Паисий, - не выдержал. Я сказал ему, чтобы он убирался и чтоб глаза мои больше его не видели".

Но если другой человек и не решится на такие безумные поступки, то он все равно душевный свой храм может растлить.

В Житии преподобного Парфения Киевского мы встречаем следующий его рассказ о своей жизни в Киево-Печерской Лавре еще до монашеского пострига: "В начале моего просфорного послушания случилось мне однажды наслушаться невольно праздных бесед между наемными работниками монастыря, и в сумерки, когда прилег я отдохнуть, взбрело на мысль мне слышанное. А я еще был неискусен, не отогнал этой мысли, остановился на ней, и наконец думаю: да как это люди грешат, что же за приятность в грехе плотском? Далее и далее эта мысль начинала занимать меня; никак уж и не отвяжусь от нее. Вдруг стучат в дверь и зовут меня на послушание. Я пошел не медля; принялся по обычаю за дело от всей души и с молитвою - и помыслы, меня занимавшие, исчезли совершенно, так что я и забыл о них. Протрудившись до полуночи, совершил я обычное правило и уснул.

Рано утром меня зовут к наместнику. Когда я пришел к нему, он повел меня в кабинет и говорит: "Скажи мне, Петр, как бы отцу духовному, не согрешил ли ты в чем-либо особенно?" Я смутился: думаю, перебираю в мыслях прошедшее и ничего не нахожу. - "Нет, - говорю, - не знаю ничего, кажется, в чем бы укорила меня совесть". - "Подумай, - говорит он, - испытай себя хорошенько". Опять думаю; нет, ничего не припоминаю. Тогда он говорит мне: "Ну, что-нибудь да есть. Я видел ныне во сне, будто стою в великой церкви против местной иконы Пресвятой Богородицы. Близ ее по сторонам святой апостол Петр и преподобный Антоний. Ты входишь в церковь, подходишь к иконе, кладешь поклон. Пресвятая Владычица, как бы Живая, отвращает от тебя лице. Ты заходишь с другой стороны, Она опять отвращается от тебя. Ты остановился пред Нею в смущении. Тогда преподобный Антоний покрывает тебя своею мантией и говорит вместе со святым апостолом Петром: "Пресвятая Владычице, прости его; он погрешил в неведении; мы Тебе за него поручаемся". - "Если вы за него поручаетесь, - говорит Пресвятая Дева, -Я прощаю его вас ради". С сими словами Она обратила к тебе лице, а я пробудился. "Подумай же еще: если ты не согрешил делом, то не помыслил ли чего безместного?" Тогда я вдруг как бы озарился светом, вспомнил смущавшие меня помыслы и исповедал их наместнику".

"Этот случай, - прибавлял он к своему рассказу, - указал мне, до какой степени должно хранить себя даже от приближения к нечистым помыслам и как тщательно должны мы блюсти чистоту не только телесную, но и умственную, если Пресвятая Владычица отвращается от нас и за помышления о чужих грехопадениях! Вот что значит: "от тайных моих очисти мя, и от чуждих пощади раба Твоего!""

Что же говорить о тех, кто не по неопытности своей случайно увлеклись помышлениями о чужих грехопадениях, а с великим удовольствием часами просиживают возле телевизора. рассматривая их. Ибо что иное показывает телевизор, как не разного рода грехи других людей. Даже новости и



мультфильмы прерываются безстыдными рекламами. И после такого душевного осквернения, прочитав вечером, в лучшем случае, молитву "Отче наш", нынешние "христиане" самодовольно ложатся спать, как будто исполнили перед Богом свой долг.

О, безчувственность мертвой для Царствия Небесного души! Растлив свой душевный храм, убив души своих детей, оскорбив Бога и Небесных жителей, человек остается спокойным! Послушайте, что говорит апостол Павел: "Старайтесь мир иметь со всеми и святость, без которой никто не увидит Господа" (Евр. 12,14). "Не знаете ли, что тела ваши суть храм живущего в вас Святого Духа, Которого имеете вы от Бога, и вы не свои" (1 Кор. 6, 19). А кто разорит храм Божий, накажет того Бог. "Блуд и всякая нечистота и любостяжание не должны даже именоваться у вас, как прилично святым" (Edec. 5. 3).

"Когда видишь женщин, являющихся полуобнаженными, когда зрелище и песни не что иное выражают как только одну преступную любовь, то как, скажи мне, можешь ты после сего быть целомудренным?" - говорит святой Иоанн Златоуст в 5-й Беседе на 1-е послание к Солунянам. Не подобным ли безстыдством наполнены все фильмы, концерты, программы (даже многие спортивные)? Если после этого ты и сумел тело сохранить в чистоте, то что пользы от того, когда лучшая часть человека - душа - осквернена? Что пользы от того, когда церковная ограда в целости, а храм разрушен? Иисус Христос назвал нескромный взгляд прелюбодеянием (Мф. 5, 28). 50, 51 правила VI Вселенского Собора отлучают от Церкви тех, кто смотрит изображения, обаяющие зрение, растлевающие ум и производящие воспламенение нечистых удовольствий.

В одном монастыре умерла девица 18 лет. Игуменья наложила на себя пост и 40 дней молилась, чтобы узнать, в какие обители рая вселилась ее душа. Но перед игуменьей разверзлась земля, и в огненной лаве показалась душа девицы. "Дочь моя, ты в аду? Чем же ты согрешила?" - "Хотя я сохранила тело в чистоте, но в мыслях услаждалась красотою одного юноши, допускала греховные мысли и стыдилась исповедовать их духовнику, за что теперь буду вечно мучиться", - ответила несчастная, и земля сомкнулась. Точно так же погубляют свои души и любители телевизора.

В древности профессия артистов не пользовалась общественным уважением. Взявший себе в жены блудницу или артистку согласно 18-му правилу святых Апостолов, не может быть ни священником, ни диаконом. Артисток называли позорщицами. Не только безстыдство, но и лицемерие артистов, играющих разные роли, осуждается Святою Церковью. А у нынешнего поколения артисты стали кумирами. О чем другом это свидетельствует как не о нашей нравственной деградации?

У нынешних "христиан" на молитву, чтение Священного Писания. Закона Божьего, Житий и творений Святых, на посещение больных, заключенных в темницах и иные добрые дела нет времени, но зато без телевизора они не могут себе представить и дня. Что скажут они на Страшном Суде? -"У нас не было времени изучать Закон Божий и творить евангельские дела, потому что мы смотрели телевизор?" К родным и близким такие люди невнимательны, равнодушны, но за героев телесериалов переживают и дома, и на работе. Своей семьей и квартирой они не довольны, ведь в мечтах - комфортная жизнь киногероев. Евангельский идеал, жизнь Святых у них в презрении, манеру поведения телевизионных любимчиков - вот что копируют они.

В своей жизни телезрители сами становятся артистами: вместо искренности, сердечности, простоты в общении начинают играть разные роли, в зависимости от компании. Но какие роли стали у них любимыми? - Любовниц и гангстеров! Да, телевизор в наших глаза поднял престиж блудниц и убийц, для многих школьников их жизнь - мечта.

Продолжение следует

## новости ивантеевского благочиния

#### ЮБИЛЕЙ МЕДСАНЧАСТИ В КРАСНОАРМЕЙСКЕ

14 июня Медико-санитарная часть № 154 г. Красноармейска отметила свой 25летний юбилей. Праздничные мероприятия проходили в течение нескольких дней, и за это время медицинское учреждение посетило множество гостей со всего Подмосковья. Это представители Федерального медико-биологического агенства России, врачи, духовенство, представители общественности, ветераны медицины.



В первый день юбилейных торжеств в городском Дворце культуры г. Красноармейска состоялся праздничный концерт, вручение наград и благодарностей. От духовенства Ивантеевского благочиния в праздничных торжествах принял участие настоятель храма святителя Николая чудотворца с. Царево священник Сергий Львов, который окормляет больничный храм при медсанчасти во имя иконы Божией Матери "Целительница". Во время официальной части мероприятия священник Сергий Львов поздравил администрацию, врачей и сотрудников медицинского учреждения с юбилеем и передал всему коллективу больницы в лице главврача И.Н. Визгаловой образ Целителя Пантелеимона - Небесного покровителя всех врачей.



С 31 мая по 21 июня детско-юношеская хоровая капелла "Маковец" храма святителя Николая с. Царево была активным участником летней хоровой творческой сме-





#### ХРИСТИАНСКАЯ ПРИТЧА

# ЛЭОБВИ, ДОБРОТЕ И ПРОЩЕЖИИ

ПО БЕРЕГУ МОРЯ гулял мужчина. Все вокруг было усеми, которые выбросило на берег после страшного штор-

И вдруг он увидел маленькую девочку. Она наклонялась до земли, брала что-то, а потом бросала в море.

- Зачем ты это делаешь? спросил мужчина. Ты же не сможешь помочь им всем! Их слишком много!
- Может быть, ответила девочка, бросая как можно дальше в море еще одну морскую звезду. - Но для нее я черная приложилась к груди. сделала все, что смогла

ОДИН ЧЕЛОВЕК пришел к старцу и сказал:

- Я хотел бы полюбить Бога научи меня! Учитель ответил:
- ше?

Человек сказал:

всем прочим. Я хочу прийти к Богу.

Старец снова сказал:

- Вспомни еще раз: любил ли ты хоть одну женщину, злобу, зависть и коварство в чудесные цветы. хоть одного ребенка - хоть кого-нибудь?
  - Человек ответил:
- Я ведь уже сказал тебе: я человек религиозный, а не обычный мирянин. Меня интересует только путь к Богу.
- Пока это невозможно: сначала ты должен кого-нибудь полюбить, - сказал старец. - Это будет твоя первая лишь молча написал на песке: "Сегодня мой лучший друг ступенька. Ты спрашиваешь про вершину, а сам не ступил дал мне пощечину". на первую ступеньку. Иди и хоть кого-нибудь полюби.

черицу - красивую, умную и добрую. Когда падчерица ший друг спас мне жизнь". пошла купаться на реку, мачеха поймала трех отвратительных жаб и сказала им:

- Плыви, серая жаба, и влезь падчерице на голову яно водорослями, мелкими рыбками и морскими звезда- пусть станет она глупой. А ты, зеленая жаба, вскарабкайся ей на лицо - чтобы завяла ее красота. Ты же, черная жаба, прикоснись к ее сердцу, чтобы твой яд убил доброту моей падчерицы. Пусть станет она злой и некрасивой, всем людям ненавистной.

> Поплыли три ядовитые жабы к ничего не подозревающей девушке и сделали все, что велела колдунья: серая жаба забралась ей на темя, зеленая поползла по лицу, а ежедневно изучаю Ветхий и Новый Завет. Готов ли я стать

Но была та девушка так чиста и невинна, что злые чары потеряли силу и жабы превратились в прекрасные ро-

Черная жаба - в красную розу, серая - в розовую, как свет зари, а зеленая жаба - в белую розу.

Поплыли эти розы по речным волнам, а девушка, увидев их, воскликнула:

- Какие прекрасные цветы! Должно быть, красную розу подарила мне царица-ночь, в белую розу превратился - Я не интересуюсь мирскими делами - любовью и луч лунного света, а розовая родилась от первых лучей солнца. Как прекрасна жизнь!

Она даже не подозревала, что ее чистота превратила

ОДНАЖДЫ ДВА ДРУГА о чем-то поспорили, и один из них дал другому пощечину.

Человек почувствовал боль, но ничего не ответил и

Они продолжали идти по пустыне, и нашли оазис, в котором решили искупаться.

Получивший пощечину едва не утонул, но друг его ОДНАЖДЫ ЗЛАЯ МАЧЕХА решила погубить свою пад- спас. Придя в себя, он высек на камне: "Сегодня мой луч-

А потом пояснил:

- Когда кто-нибудь нас обижает, надо написать об

этом на песке, чтобы поскорее стер ветер. Но если кто-нибудь делает нам добро, мы должны высечь это на камне, чтобы так поступали и другие люди.

ПРИШЕЛ ОДНАЖДЫ к старцу молодой послушник и говорит:

- Авва, я уже несколько лет соблюдаю строгий пост, монахом?

Старец спросил:

- Стала ли для тебя скудость все равно, что изобилие?
- Безчестие как похвала?
- Нет.
- Враги как друзья?
- Тогда, сказал старец, иди трудись дальше, ты пока не готов.

Однажды зимой учитель и ученик прогуливались по берегу реки.

- Учитель, почему люди не понимают друг друга? -Спросил ученик. - Люди стараются общаться, читают книги, которые повествуют о взаимопонимании, и натыкаются на невидимую стену. Почему так? Неужели нельзя этому научить?
- Пойдем со мной, сказал учитель и пошел по льду на середину реки. - Посмотри вниз. Ты видишь здесь что-то?
  - Нет. Как я могу увидеть что-то сквозь лед?
- Там, подо льдом целый мир, неведомый тебе. Растопи лед - и он станет водой, дающий жизнь целому миру. Но пролей сюда воду - она замерзнет и лишь укрепит царство льда. Тот лед, о котором ты говоришь, можно растопить только любовью.

"Жил человек..."

## НОВОСТИ ИВАНТЕЕВСКОГО БЛАГОЧИНИЯ

ны в санаторно-оздоровительном комплексе "Камчия", что в нескольких километрах от города Варна на берегу Чёрного моря. Смена объединила 32 хоровых коллектива. Репетиции чередовались выступлениями перед болгарской публикой. "Маковительном фестивале "Звезды Камчии" и получили Диплом детского хорового фестиваля "Москва".

Под таким девизом вот уже 20 лет работает систерма социальной защиты ма социальной защиты ма социальной защиты московской области. 25

Помимо репетиций ребятам удалось покупаться в море и позагорать, с удовольствием ныряли в бассейне и играли в настольный теннис, посетили много кружков. Особенно запомнился мастер класс по гончарному ремеслу и, конечно, экскурсии, лею службы, в Культурногде всегда узнаешь что-то новое. Сильное впечатление произвела поездка в город Несебр - красивое старинное место со множеством храмов и сувенирных лавок. Всем надолго запомнится эта удивительная хоровая смена в Болгарии! июня на праздничном вечере, посвященном юбилею службы, в Культурногдосуговом центре "Первомайский" г. Ивантеевки собрались те, для кого за-

#### мы помним!



В ночь с 21 на 22 июня молодежь г. Ивантеевки приняла участие во Всероссийской патриотической акции "Свеча памяти", посвященной 71-годовщине начала Ве-



ликой Отечественной войны. Акция началась поздним вечером в Георгиевском храме, где настоятель храма священник Алексий Барашков отслужил поминальную панихиду по убиенным воинам. От храмовой свечи ребята зажгли лампаду и отправились с этим огнем к городским обелискам. Молодые люди почтили память погибших воинов - работников фабрик "Ивнить" и "Ивантеевский трикотаж".

К 11 часам ночи к молодежи присоединились жители города. У мемориала "Не вернувшимся с войны" собралось более сотни человек, в том числе, глава города С.Г. Гриднев и председатель Ивантеевского Совета ветеранов В.К. Ленчуков. Акция прошла в

тихой, трогательной обстановке. Почтили павших минутой молчания, возложили цветы. После полуночи все разошлись. У памятника, как продолжение молитвы, горели свечи, образуя собой слово "ПОМНИМ".



СПЕШИТЕ ДЕЛАТЬ ДОБРО!

Под таким девизом вот Московской области. 25 июня на праздничном вечере, посвященном юбилею службы, в Культурнодосуговом центре "Первособрались те, для кого забота о людях стала профессией. Праздник с коллегами разделила Министр социальной защиты населения Московской области В.И. Лагункина. В 1990-х годах она, будучи заместителем главы администрации г. Ивантеевки по социальным вопросам, непосредственно занимались созданием целого комплекса социальных учреждений города. Помогала ей в этом О.М. Самойлова, возглавившая созданный в 1992 г. городской отдел.



Тепло поздравили юбиляров председатель городского Совета депутатов Е.В. Суханова, депутат Московской областной Думы четырех созывов Л.И. Толкачева и ее приемник - нынешний депутат С.Н. Князев, благочинный церквей Ивантеевского округа протоиерей Иоанн Монаршек.

В своем выступлении отец Иоанн отметил, что социальное служение в Православной Церкви началось с ее основания. Еще Христос кормил, помогал людям и заповедовал делать это святым Апостолам, которые из своей среды выбирали диаконов, чьей обязанностью была помощь нуждающимся. Русская Православная Церковь всегда совершала социальное служение, помогая бедным, создавая при храмах больницы, странноприимные дома, богадельни и сейчас ведет большую социальную деятельность. Всем нам необходимо помогать нуждающимся, творить добрые дела, которые будут ходатайствовать о нас перед Богом.



В течение праздничного вечера чествовали лучших. Большой группе социальных работников были вручены почетные грамоты Минсоцзащиты Московской области, Мособлдумы, городской администрации. Заместитель начальника Ивантеевского управления В.Ю. Гаврилко была награждена знаком губернатора Московской области "За труды и усердие", заместитель директора СРЦ "Теремок" С.В. Лебедева - грамотой Министерства здравоохранения и соцразвития РФ.

#### ПРАЗДНИК СВЯТЫХ ПЕТРА И ФЕВРОНИИ В ЮБИЛЕЙНОМ

День памяти святых Петра и Февронии, покровителей семьи и брака, совпадает с Всероссийским днем семьи, любви и верности. В этот воскресный день, 8 июля, в Серафимовском храме г. Юбилейный отслужили Божественную Литургию, после которой священники храма во главе с настоятелем протоиереем Александром Бекещенко отслужили праздничный молебен. В храме собралось много семей с детьми, чтобы разделить радость светлого праздника.

Священник Павел Тындык открыл праздничное мероприятие словами святого апостола Павла: "Любовь долготерпит, милосердствует, любовь не завидует..." (1 Кор. 13, 4). Дети исполнили стихи и песню о семье.

В кино-клубе при Серафимовском храме для всех гостей был организован просмотр мультфильма "Сказание о Петре и Февронии", который с большим интересом посмотрели не только самые юные зрители, но и их родители.

Одновременно с показом мультфильма во дворе храма открылись мастеркласс "Коса - девичья краса" и лаборатория физических экспериментов. Мастеркласс давали сотрудницы салона красоты "Ангелина Прекрасная". Девушки в считанные минуты создавали удивительные прически, так что практически все девочки на празднике превратились в принцесс. Каждой участнице дарили "улыбающу-

## НОВОСТИ ИВАНТЕЕВСКОГО БЛАГОЧИНИЯ



юся" ромашку. Кстати, этот русский цветок неслучайно считается символом праздника. По преданию, именно отваром из ромашки девица Феврония вылечила князя Петра от болезни.

Так как на плетение косы мальчики рассчитывать не могли, лаборатория физических экспериментов была больше ориентирована на них, хотя и девочки охотно подходили и наблюдали за необычными опытами. По словам Г.А. Торопова, ведущего лаборатории и преподавателя кружка в детском центре "Покров", все экспонаты лаборатории были изготовлены его учениками.

Кульминацией праздника стал кукольный спектакль детского центра Покров "Чья мама лучше?" Детки увлеченно наблюдали за разыгрывающейся сценкой про маму-ворону и ее сыночка. Вороненок пытался найти себе другую маму, но потом



понял, что самая лучшая мама у него. Ведь для каждого ребенка его мама всегда самая добрая, самая красивая и самая лучшая на свете! По окончании представления так трогательно было наблюдать, как многие детки стали искать в толпе своих мам, чтобы обнять их и поцеловать.

В рамках развлекательной программы аниматоров "Веселая затея" в течение праздника проводились конкурс на плетение большой косы, игра "Море волнуется", соревнования и многое другое. Все детишки смеялись, радовались, общались



друг с другом. Многие получили ценные призы, в том числе безплатные билеты на прокат детских машинок в Юбилейном.

В завершении светлого праздника всех угостили чаем с разной вкуснятиной - на столе было много фруктов, пирожков с капустой, картошкой и грибами, любезно предоставленных руководством магазина "Метатр".

Получив массу положительных эмоций и еще раз, убедившись в том, что нет ничего прекраснее, чем время, проведенное с семьей, гости пошли домой. Организаторы подарили каждому ребенку воздушный шар с символической надписью: "Любовь + Верность = Семья".

Всем организаторам и участникам огромная благодарность. Спаси Господь!

#### МОЛЕБЕН В ХРАМЕ БЛАЖЕННОЙ МАТРОНЫ ПОС. ЛЮБИМОВКА



12 июля, в день памяти святых первоверховных апостолов Петра и Павла, в храме блаженной Матроны Московской пос. Любимовка состоялся молебен на начало строительства придела в честь святой Ксении Петербургской.

С каждым годом верующих людей становится больше, и храм, небольшой по размерам, не может вместить всех желающих, особенно в дни празднования больших

церковных праздников. Корпорация "ВИТ" взяла на себя строительство нового придела, который было решено посвятить почитаемой на всей Великой Руси блаженной Ксении Петербургской.

Праздничный молебен возглавил благочинный Ивантеевского церковного округа протоиерей Иоанн Монаршек, которому сослужило духовенство храма. По окончании молебна отец благочинный обратился к собравшимся с поздравительной речью, в которой сердечно поблагодарил за жертвенные труды В.И. Тырышкина, на средства которого возводится новый придел, и пожелал ему здравия, помоши Божией и сил. Отец Иоанн также выразил надежду, что со временем здесь будет возведен еще один придел.

Прихожане храма блаженной Матроны верят, что по молитвам святой Ксении

в скором времени будет завершено строительство придела в ее честь, и над ним засияет еще один православный крест.



